#### GOVERNMENT OF INDIA

### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 3685/

CALL No. 901.09 54! Har.

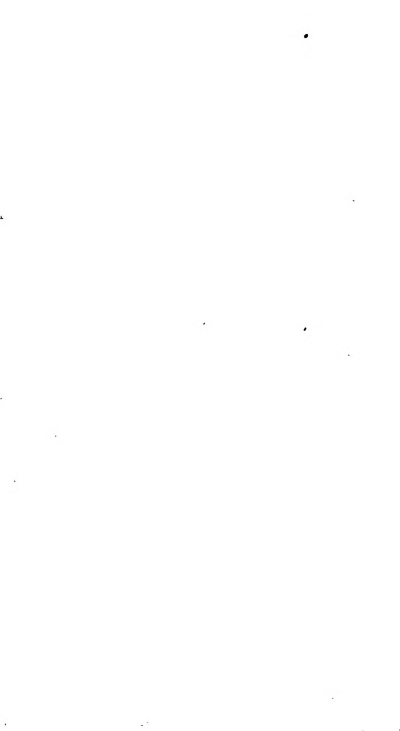
**D.G.A.** 79

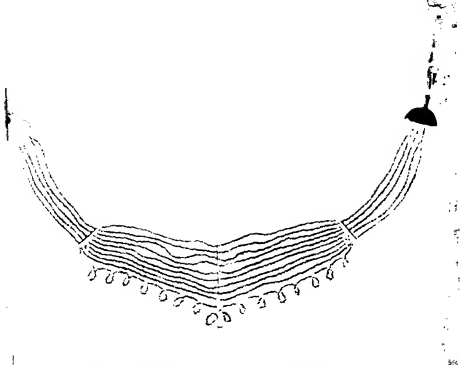
मिल्ली महीत्वा के स्ट्रिक्ट महिल्ली के स्ट्रिक महिल्ली के स्ट्र महिल्ली के स्ट्रिक महिल्ली के स्ट्र महिल्ली के

ĺ

The state of the s







पिछली दशाब्दी में भारतीय पुरातत्व की एक वड़ी खोज भारत में सिन्धु सम्यता के प्रवशेषों का पता लगाना है। इसका सबसे महत्वपूर्ण स्थान लोथल है। इसकी खुदाई में प्राप्त एक स्वर्णहार (पृ० ३१)





The San Strategies .

भारत का ३०५३३ सांस्कृतिक

इतिहास

\* 44

हरिदत्त वेदालंकार

एम० ए० गुरुकुल विश्वविद्यालय कांगड़ी

तीसरा संस्करण के शिक्ष

901.0954 Har

SPECIAL POPULATION OF THE SPECIAL PROPERTY OF THE SPEC

११६२

**आत्माराम एगड संस, दिल्ली-६** 

### BHARAT KA SANSKRITIK ITIHAS

(Cultural History of India)

by

Hari Dutta Vedalankar Rs. 8.00

(Third Edition, 1962)

#### COPYRIGHT @ ATMA RAM & SONS, DELHI-6

प्रकाशक

रामलाल पुरी, संचालक म्रात्माराम एण्ड संस काश्मीरी गेट, दिल्ली-6

शाखाएँ

होज खास, नई दिल्ली

चौड़ां रास्ता, जयपूर माई हीरां गेट, जालन्धर बेगमपूल रोड, मेरठ

विश्वविद्यालय क्षेत्र, चण्डीगढ

मुल्य

ऋाठ रुपए

मुद्रक रसिक प्रिटसं करौल बाग, नई दिल्ली

: IGAD GENTR 11

### तृतीय संस्करण की भूमिका

इस संस्करण को पूर्णतया संशोधित करते हुए इसमें पिछले दस वर्षों में हुए नवीन पुरातत्वीय अन्वेषणों तथा सांस्कृतिक परिवर्त्तनों का विस्तार से वर्णन किया गया है। दूसरे अध्याय में लोथल की खुदाई पर एक नया प्रकरण बढ़ाया गया है। शासनप्रणाली तथा आधुनिक भारत वाले अध्यायों की सामग्री को अद्यतनीन बनाने के लिये अनेक संशोधन किये गये हैं। संशोधन के लिये मुक्ते डा० वासुदेवशरणजी अग्रवाल, हिन्दू विश्वविद्यालय, तथा श्री कृष्णदत्तजी वाजपेयी, सागर विश्वविद्यालय, से बहुमूल्य सुक्ताव मिले हैं, मैं इनका इसके लिए अत्यन्त आभारी हूँ। भारत सरकार के पुरातत्वे विभाग ने लोथल, मोहेंजोदड़ो आदि के सम्बन्ध में अपने बहुमूल्य चित्र छापने की अनुमति प्रदान की है, इसके लिए इस विभाग का बहुत अनुगृहीत हूँ।

गुरुकुल कांगड़ी २४-४-६२

Time Run

हरिदत्त वेदा**लंकार** 

## प्रथम संस्करण की भूमिका

इस पुस्तक का उद्देश प्राचीन भारतीय संस्कृति के सब पहलुमों का सरल एवं सुबोध रूप से संक्षिप्त तथा प्रामाणिक दिग्दर्शन कराना है। यह बड़ी प्रसन्नता की बात है कि स्वतन्त्रता-प्राप्ति के बाद जनता का इस विषय में मनुराग निरन्तर बढ़ रहा है और विश्वविद्यालय अपने पाठ्य-क्रमों में इसका समावेश कर रहे हैं। यह पुस्तक विभिन्न विश्वविद्यालयों के पाठ्य-क्रम को व्यान में रखते हुए लिखी गई है, उनमें विणत सभी विषयों का इसमें संक्षिप्त एवं सारगिंभत प्रतिपादन है। आशा है कि विश्वविद्यालयों के छात्रों के लिए यह पुस्तक उपयोगी होगी तथा प्राचीन संस्कृति के सम्बन्ध में जिज्ञासा रखने वाले सामान्य पाठक भी इससे लाभ उठा सकों।

पुस्तक के पहले अघ्याय में भारतीय संस्कृति की महत्ता, सम्यता और संस्कृति के स्वरूप, तथा हमारे देश की सांस्कृतिक एकता की महत्त्वपूर्ण विशेषताओं पर प्रकाश डाला गया है और विभिन्न राजनीतिक युगों की सांस्कृतिक उन्नित का संक्षिप्त निर्देश है। इस अवतरणिका के बाद दूसरे से तेरहवें अध्यायों तक वैदिक, महाकाव्य-कालीन, गुप्त एवं मध्य युग की सांस्कृतिक दशा का तथा बौढ, जैन, भिक्त-प्रधान पौराणिक हिन्दू-धर्म, बृहत्तर भारत, वर्ण-व्यवस्था, भारतीय दर्षन, आसन-प्रणाली, शिक्षा-पढ़ित तथा कला आदि संस्कृति के महत्त्वपूर्ण अंगों का विवेचन

है, हिन्दू धमं ग्रीर इस्लाम के पारस्परिक सम्पर्क के परिणामों का भी उल्लेख है। चौदहवें ग्रध्याय में भारतीय संस्कृति की विशेषताग्रों ग्रीर उसके भविष्य पर विचार किया गया है। पन्द्रहवें ग्रध्याय में ग्राधुनिक भारत के सांस्कृतिक नव जागरण का वर्णन है, इसमें ब्राह्म-समाज, ग्रार्य-समाज ग्रादि धार्मिक ग्रान्दोलनों, सती-प्रथा के निषेध से हिन्दू कोड तक के सामाजिक मुधारों, वर्तमान भारत के वैज्ञानिक विकास, साहित्यक उन्नति ग्रीर कलात्मक पुनर्जागृति का संक्षिप्त उल्लेख है।

पुस्तक की कुछ प्रधान विशेषताग्रों का वर्णन अनुवित न होगा। इसकी भाषा और शैली अत्यन्त सरल और सुबोध रखी गई है। इसमें इस बात का प्रयत्न किया गया है कि प्रत्येक युग और सांस्कृतिक पहलु के ग्राधक विस्तार में न जाकर उसकी मुख्य बातों की ही चर्चा की जाय, विभिन्न विषयों का काल-क्रमानुसार इस प्रकार वर्णन किया जाय कि सारा विषय हस्तामलकवत् हो जाय। पाठक ग्रौर विद्यार्थी स्पष्ट रूप से यह जान सकें कि हमारी संस्कृति में कौन-सी संस्था, प्रथा, व्यवस्था, कला-शैली दार्शनिक विचार किस समय ग्रीर किन कारणों से प्रादर्भ त हए। उदाहरणार्थ जाति-भेद का वैदिक, मौर्य, सातवाहन, गुप्त तथा मध्य युगों में कैसे विकास हमा, इसका संक्षिप्त वर्णन किया गया है। इस प्रकार धर्म तथा ग्रन्य क्षेत्रों में भी सांस्कृतिक उन्नति की क्रमिक ग्रवस्थाग्रों का निदर्शन है। भारतीय कला वाले ग्रध्याय में न केवल भारतीय कला की विशेषताग्रों तथा उसकी विभिन्न शैलियों का परिचय दिया गया है किन्तु उनके स्वरूप को स्पष्ट करने के लिए १४ चित्र भी दिये हैं, चित्रों का चुनाव इस दृष्टि से किया गया है कि इनमें भारतीय कला के सभी कालों के एक दो उत्तम नमूने ग्रा जाएँ। लेखक कुछ ग्रविक चित्र देना चाहता था किन्तु पुस्तक के जल्दी में छपने के कारण, उसे इतने चित्रों से ही संतोष करना पड़ा है। अगले संस्करण में वह इस दोष को पूरा करने का भरसक प्रयत्न करेगा। सात चित्र भारतीय पुरातत्त्व-विभाग की कृपा से प्राप्त हुए हैं। इनके प्रकाशित करने की अनुमति प्रदान करने के लिए मैं इस विभाग का अत्यन्त आभारी हूँ। विदेशों में भारतीय संस्कृति का प्रसार स्पष्ट करने के लिए एक मान-चित्र भी दिया गया है।

यदि यह पुस्तक छात्रों तथा भारतीय संस्कृति के प्रेमियों को इस विषय का ज्ञान करा सके थीर इसके प्रति अनुराग उत्पन्न कर सके तो लेखक अपना प्रयत्न सफल समसेगा।

मुरुकुल कांगड़ी

हरिदत्त वेदालंकार

# विषय-सूची

| ₹.         | विपय-प्रवेश                                         | ` १     |
|------------|-----------------------------------------------------|---------|
| ₹.         | प्रागैतिहासिक युग                                   | १४      |
|            | वैदिक साहित्य भ्रौर संस्कृति                        | 38      |
|            | रामायण और महाभारत तथा तत्कालीन भारत                 | प्र४    |
| <b>¥</b> . | जैन ग्रौर बौद्ध-धर्म                                | ६४      |
| €.         | भित-प्रधान पौराणिक धर्म का उदय ग्रौर विकास          | ७४      |
| ७.         | दर्शन                                               | 58      |
| ς.         | मौर्य-सातवाहन-कुशाण युग                             | 33      |
| 3          | गुप्त-युग का समाज, साहित्य श्रीर विज्ञान            | ११७     |
| <b>ξο.</b> | बृहत्तर भारत                                        | १२८     |
| ११.        | मध्यकालीन संस्कृति                                  | १४०     |
| 20.        | इस्लाम ग्रौर हिन्दू धर्म का सम्पर्क तथा उसके प्रभाव | १५३     |
|            | शासन प्रणाली                                        | १६५     |
| १४.        | भारतीय कला                                          | १७७     |
| १ሂ.        | प्राचीन शिक्षा-पद्धति                               | २०३     |
| १६.        | श्राधुनिक भारत                                      | २१८     |
|            | भारतीय संस्कृति की विशेषताएँ                        | २४१     |
|            | पहला परिशिष्ट-संस्कृति विशमक संस्कृत के महत्वपूर्ण  |         |
|            | ग्रन्थों तथा लेखकों का काल                          | २५३     |
|            | दूसरा परिशिष्ट-प्राचीन भौगोलिक स्थानों के वर्तमान स | ह्य २५८ |
|            | सहायक ग्रन्थ-सूची                                   | २६२     |
|            | <b>भ</b> नुक्रमणिका                                 | २६४     |

### हाफटोन चित्र-सूची

- १. लोथल की खुदाई से प्राप्त स्वर्णहार ।
- २. अशोककालीन वृषभांकित स्तम्भशीर्ष (३ री श० ई० पू०)।
- ३. अमरावती स्तूप का एक दृश्य।
- ४. भारहुत में बुद्ध की उपासना का एक दृश्य।
- भारहुत स्तूप में उत्कीर्ग राजकुमार जेत के उद्यान को खरीदने का दृश्य (२ री श० ई० पू०) ।
- ६. महामाया का स्वप्न (२ री श० ई० पू०)।
- ७. भारहुत स्तूप पर उत्कीर्एा श्रेष्ठी की मूर्त्त (२ री० श० ई० पू०)।
- प्त. अलकाविल से मुशोभित पार्वती मस्तक, अहिच्छत्रा बरेली से प्राप्त, (५ वीं० श० ई०)।
- ६. चामर ग्राहिणी यक्षी दीदारगंज, पटना ।
- १०. भगवान् राम की कांस्य प्रतिमा (११ वीं श० ई०)।
- ११. प्रज्ञा पारमिता (१२ वीं श०)।
- १२. होयशलेश्वर (हालेबिद, मैसूर) के मन्दिर का बाहरी दृश्य।
- १३. दक्षिण में भारतीय संस्कृति के प्रसारक मर्हीष ग्रगस्त्य (चिदम्बरम्, १३ वीं शर्द्ध)।
- १४. सारनाथ की बुद्धमूर्ति।
- १५. राजराज चोल द्वारा तंजीर में बनवाया बृहदीश्वर **का मन्दिर** (१० वीं० श० ई०)।
- १६. घारापुरी (एलिफैण्टा) की त्रिमूत्ति।
- १७. देलवाड़ा (ब्राबू) के जैन मन्दिर में संगमरमर की कारीगरी वाली छत (१०३१ ई०)।
- १८. बच्चे को दुलार करती माँ (भुवनेश्वर, उड़ीसा, ११वीं श०)
- १६. पत्र लिखती हुई नारी (भुवनेश्वर, ११ वीं श०)
- २०. लिंगराज (भुवनेश्वर) के मन्दिर।
- २१. कोणार्क (उड़ीसा) के रथ का विशालचका

# लाइन ब्लाक चित्र-सूची

| ٤.          | हड़प्पा के दो कबन्ध                 | Ã۰          | १७६   |
|-------------|-------------------------------------|-------------|-------|
| ₹.          | मोहेञ्जोदड़ो की मुहरें              | वृ.०        | १७६   |
| ₹.          | सांची का स्तूप                      | <b>पृ</b> ० | १८०   |
| ٧.          | बराबर (जि॰ गया) में ग्रशोक की बनवाई |             |       |
|             | लोमश ऋषि की गुफा                    | å۰          | १८२   |
| X.          | म्रजन्ता का एक भित्तिचित्र          | Ã۰          | १८६   |
| €.          | पद्मपाणि भ्रवलोकितेश्वर             | पृ०         | १८६   |
| ७.          | मामल्लपुरम् का एकाश्म मन्दिर        | पृ०         | १६२   |
| ۲,          | भगीरथ की तपस्या                     | <b>व</b> ०  | \$38  |
| ٤.          | एलोरा का कैलाश मन्दिर               | <b>वृ</b> ० | \$ 68 |
| ęο.         | स्रजुराहो के मन्दिर                 | ã۰          | १६५   |
| ११.         | मोहेञ्जोदड़ो की नर्तकी              | Ã۰          | २०१   |
| <b>१</b> २. | नटराज शिव                           | र्ते०       | २०२   |
| <b>?</b> 3. | नालन्दा के प्राचीन भवशेष            | पृ०         | 388   |



## विषय-प्रवेश

भारतीय संस्कृति की महत्ता-भारतीय संस्कृति विश्व के इतिहास में कंई द्षिटयों मे विशेष महत्त्व रखती है। यह संसार की प्राचीनतम संस्कृतियों में से है । मोहें जोदड़ो की खुदाई के बाद से यह मिस्र श्रीर मेसोपोटेमिया की सबसे पुरानी सभ्यताग्रों के समकालीन समभी जाने लगी है। प्राचीनता के साथ इसकी दूसरी विशेषता ग्रमरता है । चीनी संस्कृति के ग्रतिरिक्त पुरानी दुनिया की ग्रन्य सभी—मेसो-पोटेमिया की मुमेरियन, ग्रसीरियन, वेविलोनियन ग्रीर खाल्दी प्रभृति तथा मिस्र, ईरान, यूनान ग्रौर रोम की - संस्कृतियाँ काल के कराल गाल में समा चुकी हैं, कुछ घ्वंसा-वदोप ही उनकी गौरव-गाथा गाने के लिए बचे हैं; किन्तु भारतीय संस्कृति कई हजार वर्ष तक काल के ऋर थपेड़ों को सहती हुई ग्राज तक जीवित है। उसकी तीसरी विशेषता उसका जगद्गुरू होना है। उसे इस बात का श्रेय प्राप्त है कि उसने न केवल इस महाद्वीप-सरीखे भारतवर्ष को सम्यता का पाठ पढ़ाया अपितु भारत के बाहर भी बहुत बड़े हिस्से को जंगली जातियों को सम्य वनाया, साइबेरिया से सिंहल (श्रीलंका) नक और मैडागास्कर टापू, ईरान तथा अफगानिस्तान से प्रशांत महासागर के बोर्नियों, बाली के द्वीपों तक के विशाल भू-लण्ड पर ग्रपना ग्रमिट प्रभाव छोड़ा । सर्वाङ्गीणता, विशालता, उदारता ग्रौर महिष्णुता की दृष्टि से ग्रन्य संस्कृतियाँ उसकी समता नहीं कर सकती।

इस अनुपम और विलक्षण संस्कृति के उत्तराधिकारी होने के नाते इसकां यथार्थ ज्ञान प्राप्त करना हमारा परम आवश्यक कर्त्तव्य है। इससे न केवल हमें उसके गुण, प्रत्युत दोव भी, मालूम होंगे। यह भी ज्ञात होगा कि किन कारणों से उसका उत्कर्ष और अपकर्ष हुआ। इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि भारतीय संस्कृति का अतीत अत्यन्त उज्ज्वल था, किन्तु हमारा कर्त्तव्य है कि हम भविष्य को भूत से भी अधिक उज्ज्वल और गौरवपूर्ण बनाने का प्रयास करें। यह सांस्कृतिक इतिहास के गम्भीर अध्ययन से ही सम्भव है।

किन्तु इससे पहले संस्कृति के स्वरूप तथा भारतीय संस्कृति की भौगोलिक और ऐतिहासिक पृष्ठभूमि का सामान्य परिचय त्रावश्यक है ।

सभ्यता ग्रोर संस्कृति संस्कृति का शब्दार्थ है उत्तम या मुघरी हुई स्थिति । अनुष्य स्वभावतः प्रगतिशील प्राणी है । वह बुद्धि के प्रयोग से अपने चारों ग्रोर स्थ

प्राकृतिक परिस्थिति को निरन्तर सुधारता ग्रौर उन्नत करता रहता है । ऐसी प्रत्येक जीवन-पद्धति, रीति-नीति, रहन-सहन, ग्राचार-विचार, नवीन ग्रनुसंधान ग्रौर **ग्रावि**-कार, जिनसे मनुष्य पशुग्रों ग्रौर जंगलियों के दर्जे से ऊँचा उठता है तथा सभ्य बनता है, सम्यता और संस्कृति का भ्रंग हैं। सभ्यता (Givilization) से मनुष्य के भौतिक क्षेत्र की ग्रीर संस्कृति (Culture) से मार्नायक क्षेत्र की प्रगति सूचित होती है। प्रारम्भ में मनूष्य ग्राँघी-पानी, सर्दी-गर्मी सब-कुछ सहता हुन्ना जंगलों में रहता था, शनै:-शनै: उसने इन प्राकृतिक विपदायों से अपनी रक्षा के लिए पहले गुफायों **श्रौर** फिर कमशः लकड़ी, ईट या पत्थर के मकानों की शरण ली, अब वह लोहे स्रौर सीमेण्ट की गगन-चुम्बी ग्रट्टालिकाग्रों का निर्माण करने लगा है। प्राचीन काल में यातायात का साधन सिर्फ मानव के दो पैर ही थे, फिर उसने घोड़े, ऊँट, हाथी, रथ ग्रीर बहली का ग्राश्रय लिया, ग्रब वह मोटर ग्रीर रेलगाड़ी के द्वारा थोड़े समय में बहुत लम्बे फासले तय करता है, हवाई जहाज द्वारा आकाश में भी उड़ने लगा है, स्पूर्तानकों, राकेटों, अन्तरिक्ष-यानों द्वारा चन्द्रमा, शुक्र तथा मंगल ग्रहों तक पहुँचने का यत्न कर रहा है। पहले मनुष्य जंगल के कन्द, मूल ग्रौर फल तथा ग्राखेट से अपना निर्वाह करता था । बाद में उसने पशु-पालन ग्रौर कृषि के स्राविष्कार द्वारा भाजीविका के साधनों में उन्नति की । पहले वह अपने सब कार्यों को शारीरिक शक्ति से करता था, पीछे उसने पशुग्रों को पालतू बनाकर ग्रौर सधाकर उनकी शक्ति का हल, गाड़ी ग्रादि में उपयोग करना सीखा। अन्त में उसने हवा, पानी. वाष्प, विजली श्रादि भौतिक शक्तियों को तथा श्राणविक शक्ति को वश में करके ऐसी मशीनें बनाई जिनसे उसके भौतिक जीवन में काया-पलट हो गई। मन्ष्य की यह सारी प्रगति सम्यता कहलाती है।

संस्कृति का स्वरूप—मनुष्य केवल भौतिक परिस्थितियों में सुधार करके ही संतुष्ट नहीं हो जाता। वह भोजन से ही नहीं जीता, शरीर के साथ मन और श्रात्मा भी है। भौतिक उन्नति से शरीर की भूख मिट सकती है, किन्तु इसके बावजूद मन श्रीर श्रात्मा तो श्रतृप्त ही बने रहते हैं। इन्हें सन्तुष्ट करने के लिए मनुष्य श्रयना जो विकास श्रीर उन्नति करता है, उसे संस्कृति कहते हैं। मनुष्य की जिज्ञासा का परिणाम धर्म और दर्शन होते हैं। सौन्दर्य की लोज करने हुए वह संगीत, साहित्य, मूर्ति, चित्र श्रीर वास्तु श्रादि श्रनेक कलाओं को उन्नत करता है। सुखपूर्वक निवास के लिए सामाजिक श्रीर राजनीतिक संघटनों का निर्माण करता है। इस प्रकार मानसिक क्षेत्र में उन्नति की सूचक उसकी प्रत्येक 'सम्यक्-कृति' संस्कृति का श्रंग बनती है। इनमें प्रधान रूप से धर्म, दर्शन, सभी ज्ञान-विज्ञानों श्रीर कलाश्रों, सामा-जिक तथा राजनीतिक संस्थाओं और प्रथाओं का समावेश होता है।

संस्कृति का निर्माण—किसी देश की संस्कृति उसकी सम्पूर्ण मानसिक निधि को सूचित करती है। यह किसी विशेष व्यक्ति के पुरुषार्थ का फल नहीं अपितु असंस्य ज्ञात तथा अज्ञात व्यक्तियों के भगीरथ प्रयत्न का परिणाम होती है। सक च्यक्ति अपनी सामर्थ्य और योग्यता के अनुसार संस्कृति के निर्माण में सहयोग देते हैं। संस्कृति की तुलना आस्ट्रेलिया के निकट समुद्र में पाई जाने वाली मूँगे की भीमकाय चट्टानों से की जा सकती है। मूँगे के असंख्य कीड़े अपने छोटे घर बनाकर समाप्त हो गए, फिर नये कीड़ों ने घर बनाए, उनका भी अन्त हो गया। इसके बात उनको अगली पीढ़ों ने भी यही किया, और यह क्रम हजारों वर्ष तक निरन्तर चलत रहा। आज उन सब मूँगों के नन्हें-नन्हें घरों ने परस्पर जुड़ते हुए विशाल चट्टानों का रूप धारण कर लिया है। संस्कृति का भी इसी प्रकार घीरे-घीरे निर्माण होता है और उसके निर्माण में हजारों वर्ष लगते हैं। मनुष्य विभिन्न स्थानों पर रहते हुए विशेष प्रकार के सामाजिक वातावरण, संस्थाओं, प्रथाओं, व्यवस्थाओं, धर्म, दर्शन, लिपि, भाषा तथा कलाओं का विकास करके अपनी विशिष्ट संस्कृति का निर्माण करते हैं। भारतीय संस्कृति की भी इसी प्रकार रचना हुई है।

भारतीय संस्कृति में सम्मिश्रण-भारतीय संस्कृति को प्राय: केवल श्रायों की कृति समका जाता है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमारी संस्कृति के निर्माण में प्रधान भाग उन्हीं का था; किन्तु हमें यह नहीं भूलना चाहिए कि त्राज हमारी जो संस्कृति है वह आर्य नहीं अपितु भारतीय है। इसमें आर्यों ने, उनसे पूर्व यहाँ बसने वाली तथा उनके बाद यहाँ आने वाली सभी आर्येतर जातियों ने अपनी देन दी है। जिस प्रकार मिट्टी के अनेक स्तरों के जमने से डेल्टा बनता है, उसी प्रकार भारतीय संस्कृति नाना जातियों की साधनाम्रों के परस्पर सिम्मलन से बनी है। नेप्रिटो, म्राग्नेय श्रार्य, द्रविड, ईरानी, यवन, शक, कुशाण, पहलव, हूण, ग्ररब, तुर्क, मुग़ल प्रभृति अनेक जातियों ने सांस्कृतिक यज्ञ में अपनी-अपनी ब्राहृति दी है। अमरीका और श्रास्ट्रेलिया में जिस प्रकार समूची-की-समूची पुरानी संस्कृतियों और जातियों का उन्मूलन करके राष्ट्रीय एकता की प्रतिष्ठा की गई, ऐसा यहाँ कभी नहीं हुआ। यहाँ किसी जाति ने दूसरी जाति के उच्छेद की बात नहीं सोची। श्राज भारतीय संस्कृति जिस रूप में दिखाई दे रही है, वह स्रायं स्रौर स्रायेंतर बहुविध जातियों की साधनास्रों के सम्मिश्रण का फल है । वर्तमान काल का प्रत्येक विचार, विश्वास श्रीर सामाजिक तथा राजनीतिक प्रया विभिन्न तत्त्वों से मिलकर बने हैं। प्रयागराज की त्रिवेणी में तीन धाराग्रों का संगम होता है, किन्तु भारतीय संस्कृति अनेक पुनीत घाराओं के समागम से बनी है।

सम्मिश्रण का कारण सहिष्णुता—इस प्रकार का सम्मिश्रण बहुत कम देशों में हुआ है। इस सम्मिश्रण का प्रधान कारण श्रायों की सहिष्णुता की प्रवृत्ति प्रतील होती है। प्रायः विजेता श्रसहिष्णु होते हैं, वे विजितों पर श्रपना धर्म, श्राचार-विचार, विक्वास जबर्दस्ती थोपना चाहते हैं। यूरोप ने कई सदियों तक न केवल विधिमयों अपितु ईसाइयों में भी श्रपने से प्रतिकृत मत रखने वालों का ऋरता-पूर्वक दमन करने तथा रक्त की नदियाँ बहाने के बाद धामिक सहिष्णुता का पाठ पढ़ा है। किन्तु भारत में श्रायों ने ऋग्वेद के समय से यह सिद्धान्त मान लिया था—एक ही भगवान् को कीग नाना नामों से पुकारते हैं (एकं सिद्धान्त बहुधा वदन्ति)। सबको श्रपने ढंग से पूजा

करने, धार्मिक विश्वास रखने तथा उसके अनुसार जीवन बिताने की स्वतन्त्रता होनी चाहिए। समूचे भारतीय इतिहास में यह प्रवृत्ति प्रबल रही है। इसी कारण भारतीयों ने बाहर से आने वालों को विदेशी नहीं समका, उनसे घृणा नहीं की, उनकी रीतिनीति और आचार-विचार का विरोध नहीं किया। उनका धर्म, भाषा और रहन-सहन भले ही भिन्न हो, भारतीयों ने उसे स्वीकार किया। भारत ने यहूदी, पारसी, मुसल-मान, ईसाई धर्मों को आश्रय दिया। सहिष्रणुता के कारण आर्य, द्रविड, मंगोल, शक, ईरानी, तुर्क आदि जातियों का सुगमता-पूर्वक सम्मिश्रण हुआ। यहाँ जो जातियाँ आईं, सहिष्रणुता और उदारता से उन्हें अपना बना लिया गया। इस्लाम हिन्दू धर्म का कट्टर विरोधी था; किन्तु कुछ ही सदियों में मुसलमान विदेशी नहीं रहे और भारतीय बन गये। अभीर खुसरो को इस बात का गर्व था कि वह हिन्दुस्तानी है। उसका कहना था—'यद्यपि मेरा जन्म तुर्क-कुल में हुआ है तथापि मैं भारतीय हूँ। मैं मिस्र से प्रेरणा नहीं ग्रहण करता, मैं अरब की बात नहीं करता, मेरा सितार भारतीय भावों के गीत गाता है।'

सम्मिश्रण के परिणाम—इस सम्मिश्रण से भारतीय दृष्टिकोण ग्रिधिक विशाल बना, विचार में उदारता ग्रौर व्यवहार में सिह्प्णुता ग्राई। समूचे देश में एक ऐसी गहरी मौलिक एकता उत्पन्न हुई जो इस ग्राकार के ग्रन्य प्रदेशों में नहीं पाई जाती। यूरोप से यदि रूस को निकाल दिया जाये तो शेष प्रदेश का क्षेत्रफल ग्रखण्ड भारत के लगभग है। लेकिन यूरोप में वैसी गहरी मौलिक एकता नहीं दिखाई देती जैसी भारत में दृष्टिगोचर होती है।

भारतवर्ष की विविधता तथा मौलिक एकता—नाना जातियों के सम्पर्क से समृद्ध भारतीय संस्कृति की एक बड़ी विशेषता यह है कि उसने सब प्रकार की विविधताओं से परिपूर्ण इस देश में मौलिक एकता स्थापित की है। भारतीय दर्शन का उच्चतम आदर्श बहुत्व में एकत्व ढ़ुँढ़ना रहा है और इस देश की संस्कृति ने उसे कियातमक रूप में खोज निकाला है। भौगोलिक दृष्टि से भारत प्रधान रूप से चार भागों में बाँटा जाता है: (१) हिमालय, उत्तर पूर्वी और उत्तर पश्चिमी सीमा के पर्वत, (२) सिन्धु और गंगा का उत्तर भारतीय मैदान, (३) विन्ध्य-मेखला (४) दिक्तन। इनमें सब प्रकार की विविधता है। कहीं ऊँचे पहाड़ हैं और कहीं सपाट मैदान, कहीं शस्यश्यामल प्रदेश हैं और कहीं निर्जल मरुभूमियाँ, आईतम और शुष्कतम, ठण्डे से ठण्डा और गर्म-से-गर्म सभी प्रकार का जलवायु, नाना प्रकार के वृक्ष-चनस्पति और पशु-पक्षी यहाँ मिलते हैं।

इसमें रहने वाले लोगों की नस्ल, बोलियाँ, धर्म, रहन-सहन, वेश-भूषा, खान-पान एक नहीं हैं। भारत को इन सबका अजायबधर कहा जाय तो शायद अत्युक्ति न होगी। भारत में कई विभिन्न नस्लें हैं: जैसे (१) आर्य, (२) द्रविड, (३) किरात (तिब्बत-बर्मी), (४) मुण्डा (कोल-भील)। दूसरे अध्याय में इनका विस्तृत वर्णन होगा। इनके सम्मिश्रण से बीसियों संकर नस्लें पैदा हुई। हिन्दू समाज जात-पाँत में विभनत है श्रौर जातियों की संस्था लगभग २,००० है। यही वैविष्य भाषाश्रों में हैं। श्री ग्रियर्सन के मतानुसार भारत की विभिन्न भाषाश्रों तथा बोलियों की संख्या कमशः १७६ श्रौर ५४४ है। भारत में हिन्दू, मुस्लिम, जैन, पारसी, ईसाई, यहूदी श्रादि ग्रनेक धर्म पाये जाते हैं। विविध प्रांतवासियों के वेश-भूषा, रहन-सहन, खान-पान में कोई समता नहीं। बंगाली, बिहारी, पंजाबी, उड़िया, मराठे, गुजराती, तामिल, तेलवू, कन्नड़ श्रौर केरल सभी एक दूसरे से भिन्न प्रतीत होते हैं।

श्रान्तरिक एकता-किन्तु यह विविधता बाह्य है। वास्तव में इसकी तह में एक मौलिक एकता है, जो हमारे देश की भौगोलिक ग्रौर सांस्कृतिक एकता का परि-णाम है। उत्तर में हिमालय की विशाल पर्वत-माला तथा दक्षिण में समुद्र ने सारे भारत में एक विशेष प्रकार की ऋतु-पद्धति बना दी है। "गर्मी की ऋतु में जो वाष्प बादल बनकर उठती है वह हिमालय की स्रोर बढ़ती है। बादल हिमालय को नहीं लाँघ पाते, वे या तो बरस जाते हैं या हिमालय की चोटियों पर बर्फ के रूप में जम जाते है, गर्मियों में पिघलकर निदयों की धाराएँ बनकर वापस समुद्र में चले जाते हैं। सनातन काल से समुद्र और हिमालय में एक दूसरे पर पानी फेंकने का खेल चल रहा है । इससे बरसात होती है, नदियों में पानी ग्राता है, मिश्रित कम के श्रनुसार ऋतुएँ श्राती हैं और यह ऋतु-चक्र समुचे देश में एक-सा है।" भारत में ग्रनेक बोलियाँ तथा भाषाएँ हैं, किन्तु ग्रधिकांश प्रधान भाषाओं की वर्णमाला एक है। भारत में अनेक नस्लें हैं, किन्तु घुल-मिलकर एक प्रदेश में समान भौगोलिक परिस्थिति में रहते, एक भूमि के ग्रन्त-जल से पोपण पाते हुए उनमें काफी एकता उत्पन्न हो गई है। उन पर भारतीयता की ग्रमिट छाप ग्रंकित हो गई है। भारत को एक देश स्वीकार न करने वालों को भी यह मौलिक एकता स्वीकार करनी ही पड़ती है। सर हर्बर्ट रिजली के शब्दों में --- 'भारत में दर्शक को भौतिक क्षेत्र में ग्रौर सामाजिक रूप में, भाषा. ब्राचार श्रीर धर्म में जो विविधता दिखाई देती है, उसकी तह में, हिमालय से कन्या-कुमारी तक एक ग्रान्तिक एकता है।

सांस्कृतिक एकता—यह एकता प्रधानतः संस्कृति के प्रसार से प्रादुर्भूत हुई श्रीर प्राचीन काल से उसे समूचे देश की विभिन्न जातियों को एक सूत्र में पिरोने में सफलता मिली है। पंजाबी, बंगाली ग्रीर मद्रासी ग्राकार, रूप-रंग, भाषा ग्रादि में सब प्रकार से भिन्न हैं, किन्तु ग्रान्तरिक रूप से एक हैं। ये एक ही हिन्दू धर्म के ग्रनुयायी हैं। उनके ग्रादशं पुरुष मर्यादा-पुरुषोत्तम श्रीराम ग्रीर श्रीकृष्ण एक-से हैं। वे समान रूप से वेद, उपनिषद्, धर्मशास्त्र, गीता, रामायण ग्रीर महाभारत, पुराण ग्रीर बाह्मणों की प्रतिष्ठा करते हैं। गी, गंगा, गायत्री सर्वत्र पित्रत्र मानी जाती हैं। शिव, विष्णु, दुर्गा ग्रादि पुराण-प्रतिपादित देवी-देवताग्रों की सभी पूजा करते हैं। सारे देश में हिन्दुग्रों के पवित्र तीर्थ फैले हुए हैं। चारों दिशाग्रों के चार धाम—उत्तर में बडीनाथ, दक्षिण में रामेश्वरम्, पूर्व में जगन्नाथ पुरी ग्रीर पश्चिम में द्वारिका, भारत की संस्कृतिक एकता ग्रीर ग्रखण्डता के पुष्ट प्रमाण हैं। मोक्ष प्रदान करने वाली वित्र

पुरियाँ; अयोध्या, मथुरा, माया, काशी, कांची और अवन्ती सारे देश में बिखरी हुई हैं। प्राचीन काल से हिन्दू, गंगा, यमुना, सरस्वती, नर्नदा, सिन्धु और कावेरी को पूज्य मानते आए हैं। समूचे देश का सामाजिक संस्थान लगभग एक-सा है, सब जगह वैदिक संस्कार और अनुष्ठान प्रचित्तत हैं, सर्वत्र जाति-भेद, वर्गा-व्यवस्था, इत-छात का विचार समान रूप से माना जाता है। सारे भारत में रामायण और महा-भारत की कथाएँ वड़े चाव से मुनी जाती हैं। पुराने जमाने में समूचे देश के विद्वत् समाज को एक सूत्र में पिरोने का काम पहले संस्कृत ने और फिर प्राकृत ने किया, भविष्य में यह कार्य हिन्दी से पूरा होगा।

एकता के साधन—प्राचीन काल में यानायात की कठिनाइयाँ बहुत अधिक थीं। विभिन्न प्रान्त उत्तुंग पर्वतों, गहरी निदयों, घने जंगलों, बीहड़ रेगिस्तानों द्वारा एक दूसरे से पृथक् थे। फिर भी उनमें उपर्युंकत सांस्कृतिक एकता उत्पन्न करने में दो साधनों ने मुख्य भाग लिया, इनमें पहले हैं—ऋधि-मुनि, सन्त, तीर्थ-यात्री ग्रौर विद्यार्थी, तथा दूसरे हैं संनिक-विद्यता।

ऋषि-रुनि--प्राचीन काल में ऋषि-मृनियों ने भयंकर कष्ट उठाते हुए दक्षिण भारत में अपने तपोवन और आश्रम स्थापित किये। अगस्त्य आदि महापुरुषों ने इनमें दक्षिण की स्ननार्य जातियों को स्नार्य सम्यता का पाठ पढ़ाया । सब प्रान्तों में अवस्थित तीर्थों की यात्रा करने वाले व्यक्तियों ने सांस्कृतिक एकता को बढाया। कन्या-कुमारी से पितरों की ग्रस्थियों को प्रवाहित करने के लिए हरिद्वार ग्राने वाले दक्षिण भारतवासियों ग्रौर गंगा का जल रामेश्वरम् के मन्दिर में चढ़ाने वाले उत्तर भारत वालों के पारस्परिक सम्पर्क से एकता का पूष्ट होना स्वाभाविक ही था। संस्कृत के विद्वानों और धर्म-सुधारकों ने भी इस प्रवृति में सहयोग दिया। केरल के श्री शंकराचार्य ने हिमालय तक अपना प्रचार किया, महाप्रभु चैतन्य ने बंगाल से वृन्दावन तक समूचे भारत को कृष्ण-भिक्त की पवित्र मंदािकनी से आप्लावित किया । पुराने जमाने में बड़े विश्वविद्यालय तीर्थ-स्थानों ग्रीर राजधानियों में होते थे। तक्षशिला, बनारस, नालन्दा और उज्जियनी इसी प्रकार के शिक्षाकेन्द्र थे । भारत के विभिन्न प्रदेशों से विद्यार्थी इन स्थानों पर शिक्षा प्राप्त करने के लिए जाते थे । इन्होंने भी एक संस्कृति के विकास में सहायता दी । ऋषि-मृनि, साधु-सन्त उन दिनों विभिन्न प्रांतों में सम्बन्ध स्थापित करते हुए, साधारण जनता के दिविध ग्रंगों को शान्तिपूर्वक एकता के सूत्र में पिरो रहे थे।

विजेता—किन्तु इस कार्य को बल-पूर्वक करने वाले महत्त्वाकांक्षी श्रीर साहसी राजा थे। प्राचीन काल से राजाश्रों की इच्छा दिग्विजय करके चक्रवर्ती सम्राट् बनने की रहती थी। प्रतापी राजा दूसरे राज्यों को जीतकर एकराट् सम्राट्, सार्वभीम श्रीर राजाधिराज श्रादि उपाधियाँ घारण करते थे। कौटिल्य के कथनानुसार चक्रवर्ती का साम्राज्य हिमालय से समुद्र तक फैला होना चाहिए। इसी प्रकार के चक्रवर्ती राज्यों से विशाल भूखण्ड एक शासन-मूत्र के नीचे श्रा जाते श्रीर शासन-

पद्धति सांस्कृतिक एकता के प्रसार में सहायता करती थी। चन्द्रगुप्त, ग्रशोक तथा समुद्रगुप्त के समय राजनीतिक एकता ने इस प्रवृत्ति को पुष्ट किया।

सांस्कृतिक और राजनीतिक इतिहास—प्राचीन और मध्य युग में राजनीतिक एकता बहुत थोड़े काल तक रही। तीसरी शती ई० पू० में ग्रशोक तथा चौथी शती ई० में समुद्रगुप्त के समय भारत कुछ काल के लिए एक-छत्र शासन के नीचे रहा, मध्य युग में अलाउद्दीन (१२६५-१३१५ ई०) और औरंगजेब (१६५६-१७०७ ई०) ने समूचे भारत को राजनीतिक दृष्टि में एक किया। शेप मारे समय यहाँ छोटे-छोटे राजा राज्य करते रहे। किन्तु, राजनीतिक एकता के न रहते हुए भी सारे समय में सांस्कृतिक एकता बनी रही। भारत का राजनीतिक इतिहास विभिन्न राज्यों के उत्थान-पतन, रकत-पात-पूर्ण युद्धों और संघर्षों की लम्बी कहानी है। किन्तु सांस्कृतिक इतिहास हमारी जाति द्वारा धर्म, दर्शन, कला तथा ज्ञान-विज्ञान के क्षेत्र में की गई महत्त्वपूर्ण प्रगति की मनोरंजक कथा है। राजनीतिक इतिहास के नायक नर-संहार और मार-काट करने वाले राजा और सेनानी हैं, किन्तु सांस्कृतिक इतिहास के निर्माता संसार को शान्ति और प्रेम का सन्देश देने वाले महात्मा बुद्ध और महाबीर, रामानन्द और कवीर जैमे साधु-सन्त, शंकराचार्य जैमे दार्शनिक, कालिदाम, सूर, नुनसी जैसे अमर महाकवि है।

भारत का मांस्कृतिक इतिहास राजनीतिक इतिहास के ग्राधार पर प्रधान रूप से निम्न युगों में बाँटा जाता है :—

प्रागैतिहासिक युग-भारत में मानव के ग्राविभीव से वैदिक युग तक के काल को प्रागैतिहासिक कहा जाता है। इस काल पर प्रकाश डालने वाली कोई लिखित सामग्री या ग्रन्थ नहीं है। यह भारतीय सभ्यता का उपा काल है. इसके ज्ञान का एकमात्र साधन उम युग के मानव द्वारा छोड़े श्रीजार-हथियार तथा अन्य अवशेष हैं, जिनसे यह ज्ञात होता है कि उसने शनै:-शनै: किस प्रकार श्रपनी बुद्धि के प्रयोग से नये ब्राविष्कार किये, ब्रपनी चारों ब्रोर की परिस्थिति पर विजय पानी शुरू की, भगनी ग्राजीविका प्राप्त करने तथा रक्षा की दृष्टि से उसने विविध उपादानों से भीजार और हथियार बनाये। इस दृष्टि से आदिम मानव की प्रगति को चार अव-स्थाओं में बाँटा जा सकता है: पहली अवस्था में वह पत्थर के हथियारों का प्रयोग करना था। इसके बाद उसने पहले ताँवे ग्रौर फिर काँसे के हथियार बनाने शुरू किये। अंत में लोहे के हथियारों का निर्माण और व्यवहार होते लगा। इन चार युगों की कमशः पाषाण, तास्र, काँस्य ग्रीर लौह युग कहते हैं। पाषाण-युग को दो बड़े उपविभागों में बाँटा जाता है-पुराइमकाल ग्रीर नवाइम काल । पुराइम काल मानव-सम्यता की पहली दशा थी, इसमें वह सामान्य पत्थरों को हिथयारों या ग्रीजारों के रूप में बरतता या । इस समय उसका म्राहार कन्द-मूल, जंगली फल ग्रीर शिकार से प्राप्त सामग्री थी. उसे कृषि का ज्ञान नहीं था। पूराश्म काल के अनेक अवशेष, बिल्लीरी पत्थर के वहुत से हिषयार नर्मदा, गोदावरी की घाटियों में तथा दक्खिन के पठार में पाए गए

हैं। अण्डेमान टापू में नेग्निटो जाति अभी तक इस अवस्था में रहती है। पाषाण-युग की दूसरी दशा नवाश्म काल थी। यह उस समय प्रारम्भ हुई जब मनुष्य ने पत्थर को विसकर धारदार और चिकने हथियार बनाने शुरू किए। इसी समय कृषि, मिट्टी के बर्तन बनाने तथा पशु पालने की कलाओं का आविष्कार हुआ। भारत में इस युग का श्रीगएोश करने वाल वर्तमान संथाल आदि जातियों के पूर्वज थे। नवाश्म काल के बाद ताम्न-युग का आविर्भाव हुआ। भारत में इस युग के सबसे अधिक अवशेष मध्यप्रान्त से मिले हैं। कानपुर, फतहगढ़, मथुरा, मैनपुरी से भी कुछ उपकरण मिले हैं। इसके बाद काँसे का युग आया, आज से पाँच हजार वर्ष पूर्व मिन्ध और पंजाव में इसकी अभूतपूर्व उन्नित हुई। इस सम्यता के सबसे अधिक अवशेष मोहेंजोदड़ो और हड़प्या में मिले हैं।

प्रागैतिहासिक युग में भारत में विविध जातियों के समागम से भारतीय संस्कृति का सूत्रपात हुन्ना ग्रीर वह विभिन्न नस्लों से ग्रनेक ग्रंश ग्रहण करके समृद्ध हुई। आज जिसे भारतीय संस्कृति कहा जाता है, वह यद्यपि आयीं की कृति है किन्तु उसमें आर्येतर जातियों का ग्रंश कम नहीं है। इसका ताना आर्य है, परन्तु बाना आर्येतर । ग्रपने ग्रारम्भिक काल मे इसने बहुन-मे महत्त्वपूर्ण तत्त्व संथाल ग्रादि जातियों के मूल पूर्वज निपादों या ग्राग्नेयों (Proto Austroloid) से तथा भूमध्य-सागरीय (द्रविड़) नस्लों से ग्रहण किए हैं। पान, कपाम व ईख की खेती, केला, नारियल, नींबू म्रादि फलों का तथा कुम्हड़ा, बैगन म्रादि शाक-भाजियों का उत्पादन, सामाजिक जीवन में पान-सुपारी का व्यवहार, धार्मिक कर्म-काण्ड में सिन्दूर-हल्दी आदि का प्रयोग, भावी जीवन ग्रौर पुनर्जन्म के विचार, गंगा ग्रादि नदियों तथा तीर्थों की पूजा और उनमें ग्रस्थि-प्रवाह, लिंग-पूजा, हाथी को पालतू बनाना, सूती वस्त्रों का बुनना, बीस (कोड़ी) के आधार पर गराना, आग्नेय जाति की देन हैं। व्रतिमा-पूजन, मातृ-शक्ति की उपासना, उमा, विष्णु, गरोश, हनुमान, स्कन्द ग्रादि देवताओं की पूजा द्रविड़ प्रभाव का परिस्माम हैं। ग्रपने मूल में ही भारतीय संस्कृति प्रधान रूप से ग्राग्नेय (निपाद), द्रविड ग्रौर ग्रार्य संस्कृतियों की त्रिवेणी के संगम से समृद्ध हुई है।

बंदिक युग (६०० ई० पू० तक)—इस युग में आयों ने भारत के सभी भागों में आयं संस्कृति का प्रसार किया। आर्येतर जातियों को सभ्यता का पाठ पढ़ाया। इस काल में वैदिक संहिताओं, ब्राह्मणों, आरण्यकों और उपनिषदों की रचना हुई। यह युग दो उपविभागों में बँटा है—पूर्व वैदिक युग और उत्तर वैदिक युग। भारतीय संस्कृति की दृष्टि से उत्तर वैदिक युग सबसे अधिक महत्त्व रखता है, इसी काल में प्रधान हिन्दू-संस्थाओं तथा सिद्धान्तों का विकास हुआ। भारतीय संस्कृति के विकास में वैदिक आर्यों की विशेष देनें सहिष्णुता और सामंजस्य की भावना, ज्ञान-विज्ञान का विकास, तपोवन-पद्धति, वर्णाश्रम-व्यवस्था और नारियों की प्रतिष्ठा थी।

महाजनपब या प्राक् मीर्य युग (६००-३६६ ई० पू०) --- भारतवर्ष राजनैतिक

द्षिट से उस समय १६ बड़े राज्यों (महाजनपदों) में बँटा हुआ था, इसे महाजनपद युग कहा जाता है। इस काल की सबसे महत्त्वपूर्ण सांस्कृतिक घटना है छठी श्रती ई० पू० में जैन धर्म के ग्रौर बौद्ध धर्म के प्रवर्त्तक भगवान् महावीर ग्रौर बुद्ध ... ग्राविर्भाव । इसी समय मगध के राजाग्री ने साम्राज्य-निर्माण प्रारम्भ किया । इस 🥃 की प्रधान विशेषताएँ बौद्ध तथा सूत्र-साहित्य भ्रौर वेदांगों का निर्माण, भारतीय 🔩 . ग्रौर ग्रायुर्वेद का जन्म है। इस समय नाटक-कला काभी श्रीगरोज्ञ हो चुका **था**ं बौद्ध तथा जैन धर्मों ने अनेक प्रकार से भारतीय संस्कृति को समृद्ध किया। भगवान बुद्ध के अनुयायियों को इसे वात का श्रेय है कि उन्होंने परवर्त्ती युगों में भारतीय वास्तु, मूर्ति एवं चित्र-कला के विकास में बड़ा भाग लिया, उनके द्वारा बनवाए . साँची, भारहुत ग्रौर ग्रमरावती के स्तूप, ग्रशोक के शिला-स्तम्भ, ग्रजन्ता के भिन्न चित्र भारतीय कला के सर्वोत्तम नमूनों में से हैं । मूर्ति-पूजा का प्रसार, संघ-व्यवस्थ बौद्धिक स्वतन्त्रता, उच्च नैतिक ग्रादर्श, लोक-साहित्य का विकास तथा विदेशों में-विशेषतया मध्य एशिया, चीन, जापान में —भारतीय संस्कृति का प्रसार उनकी उरुी खनीय देनें है । जैनों ने भारतीय संस्कृति में ग्रहिसा को परम धर्म बनाया, अपन तीर्थकरों की स्मृति में बनाए गए स्तूपों, मूर्तियों तथा तोरणों से भारतीय कला . समुन्नत किया। वर्तमान लोक-भाषात्रों को विकसित एवं समृद्ध बनाने का बहुत श्रेय जैनों को है।

नन्द मौर्य युग (३६६-२११ ई० पू०) --- यह शक्तिशाली साम्राज्यों का मृ था । इसमें मगध में पहले नन्दों और फिर मौयों का प्रतापी साम्राज्य स्थापित हुआ ३२७ ई० पू० में सिकन्दर ने भारतवर्ष पर हमला किया । पंजाब के गण राज्यों इटकर उसका मुकाबला किया। उसकी सेना हिम्मत हार बैठी भ्रौर विश्व-विज्य को व्यास नदी के तट से वापस लौटना पड़ा। उसके जाने के बाद मगध में चन्द्रगुर मौर्य (३२५-३०० ई० पूर्व) ने मौर्यवंश स्थापित किया। इसके समय में सिकन के सेनापति सेल्यूकस ने भारत पर ग्राकमण किया। चन्द्रगुप्त ने उसे पराजित क हिन्दूकुश पर्वत तक श्रपनी राज्य-सत्ता स्थापित की । उसके उत्तराधिकारियों में '... (२७४-२३२ ई० पू०) उल्लेखनीय है। वह भारत का सबसे बड़ा सम्राट् था, इ., संसार के इतिहास में भी उससे महत्त्वपूर्ण शासक कोई नहीं हुआ। वह दुनिया उन इने-गिने राजाभ्रों में से है, जिन्होंने राज्य-शक्ति का उपयोग वैयक्तिक महरू कांक्षाओं की पूर्ति में नहीं किया, बड़ा बनने के लिए हून की नदियां नहीं बहाई, देश तलवार के जोर पर नहीं जीते; किन्तु विश्व-प्रेम, प्राणि-मात्र के प्रति दया अनुकम्पा के प्रसार से निराले ढंग से उसने धर्म-विजय की । उसके समय से धर्म का विदेशों में प्रचार होने लगा। मौर्य काल से भारतीय कलाग्रों का शृह्णर इतिहास मिलने लगता है। इस युग की सबसे महत्त्वरूगी साहित्यिक कृति 📬 का 'ग्रर्थ-शास्त्र' है।

सातवाहन गुग (२१० ई० पू०--१७६ ई० पू०)--मीर्य-वंश के बाद

में कोई ऐसा शक्तिशाली राज-वंश नहीं हुन्रा, जो भारत के श्रधिकांश भाग को ग्रपने श्रिधिकार में रख सकता । इसके बाद क्रमशः शुङ्ग (लगभग १८५ ई० पू०--७२ ई० पु०), काण्व(७२ ई० पू०--२७ ई० पू०) ग्रौर मातवाहन (१००ई० पू०--२२४ ई० पु०) राज-वंशों ने शासन किया । इनमें से ग्रन्तिम वंश सबसे प्रतापी ग्रौर दीर्घ काल ंतक शासन करने वाला था, ग्रतः उसी के नाम से इस युग को सातवाहन युग कहा जाता है। इस काल में भारत पर यूनानियों, शकों ग्रीर कुशाणों के हमले हए। कुशाणों का सबसे प्रसिद्ध राजा-किनष्क (७८-१०० ई०) था. इसने बौद्ध धर्म स्वीकार करके अशोक की भाँति उसके प्रसार का यत्न किया। सांस्कृतिक रूप मे यह काल कई दृष्टियों से बड़ा महत्त्वपूर्ण है। इसी यूग में भारतीयों ने बड़ी संख्या में बाहर जाकर विदेशों में ग्रपने उपनिवेश स्थापित करके बृहत्तर भारत का निर्माण ग्रारम्भ किया। कम्बोडिया ग्रौर चम्पा (ग्रनाम) में हिन्दू राज्य स्थापित हुए। चीन के साथ भारत का सम्बन्ध हुन्रा, मध्य एशिया तथा चीन में भारतीय संस्कृति फैली, रोम के प्ताथ भारत का व्यापार खुब बढ़ा। भिक्त-प्रधान पौराणिक हिन्दू धर्म तथा महायान **का** उत्कर्ष हुआ, व्यापक रूप से मूर्ति एवं लिंग-पूजा शुरू हुई । महाभाष्य और मनुस्मृति इसी युग की रचनाएँ हैं। भास एवं अश्वघोष इस युग के श्रेष्ठ नाटककार एवं किव [। चरक, सुश्रुत, जैमिनी, कणाद, गौतम ग्रौर बादरायण इसी यूग में हए। प्राकृत ह साहित्य का उत्थान भी इसी युग में हुग्रा। मूर्ति-कला में यूनानी एवं भारतीय ांली के समागम से गान्धार शैली का जन्म हम्रा।

नाग-वाकाटक-गुप्त साम्राज्य (१७६ ई०—४४० ई०)—दूसरी शती के म्रन्त कान्तिपुरी (कन्तित जि० मिर्जापुर) के नाग वंश ने गंगा-यमुना-प्रदेश को कुशाणों ने दासता से मुक्त किया। तीसरी शती के मध्य में नागों की शक्ति उनके सामन्त क्याशित (२४८ ई० २८४ ई०) के पास चली गई, उसके वेटे प्रवरसेन के समय २८४—३४४ ई०) वाकाटक-साम्राज्य उन्नति के शिखर पर पहुँच गया। चौथी ० ई० के पूर्वाई में मगध में गुप्त वंश स्थापित हुम्रा। इसके प्रतापी राजा समुद्रगुप्त ३४४—३८० ई०) ने प्रपने रण कौशल में वाकाटक-साम्राज्य का अन्त किया, रात के बड़े भाग की दिग्विजय करके अश्वमेध-यज्ञ किया। न केवल भारत के किन्तु बुल के कुशाण वंशी तथा सिहल आदि सब भारतीय द्वीपों के राजाओं ने उसे गना अधिपति स्वीकार किया। इसके बाद चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य ने साम्राज्य अधिक शक्तिशाली बनाया। कुमारगुप्त प्रथम ने ४० वर्ष (४१५—४५५ ई०) तक सन किया। पाँचवीं शती के मध्य में भारत पर हणों के आक्रमण शुरू हो गए। बाट् स्कन्दगुप्त (४५५-४६७ ई०) ने गुप्तों की 'डगमगाती राज्य-लक्ष्मी' को स्थिर शा, लेकिन छठी शती के शुरू में हुणों के जो जबदेंस्त आक्रमण हुए, उनमें गुप्त आज्य समाप्त हो गया।

गुप्त युग भारतीय संस्कृति श्रीर कला का स्वर्ण-युग कहलाता है। उस समय इत में जैसी शान्ति श्रीर समृद्धि थी, वैसी न तो पहले किसी युग में हुई थी श्रीर न ग्रागे कभी हुई । उन ममत्र भःरतवर्भ ग्रयनी सम्यता ग्रौर संस्कृति के उच्चतम शिखर पर जा पहुँचा। व्यापार की स्रभूतपूर्व उन्नति हुई। विदेशों में भारतीय राज्यों तथा संस्कृति का ग्रसाधारण विस्तार हुआ। सुवर्ण द्वीप (East Indies) में भारतीय राज्य बोर्नियों के पूर्वी छोर तक पहुँच गए। बर्मा, मलाया, स्याम, हिन्द चीन, जावा. मध्य एशिया तथा चीन में हिन्दू और बौद्ध धर्मों का प्रचार हुआ। इस कार्य के लिए कुमारजीव और गुणवर्मा जैसे बीसियों प्रचारक भारत से बाहर गए और चीन से फाहियान जैसे अनेक श्रद्धालू चीनी अपनी धर्म-पिपासा शांत करने तथा तीर्य-यात्रा के लिए भारत ग्राने लए । भारत में बौद्ध, जैन ग्रौर हिन्दू धर्मों का उच्चतम विकास हुया। इस युग की मूर्ति एवं चित्र-कला परवर्त्ती युगों के कलाकारों के लिए आदर्श का काम करती रही। अजन्ता के चित्र इस काल के हैं। भारतीय उस समय ज्ञान-विज्ञान के सभी क्षेत्रों में अन्य सब मध्य जातियों से आने बढ़ गए। नौ अंकों तथा शून्य द्वारा श्रंक-लेखन की दशगुणोत्तर पद्धति पहले-पहल चौथी शती ई० में भारतीयों ने निकाली और दुनिया के सब देशों ने उसे यहाँ से सीखा। आर्यभट्ट ने गुरुत्वाक रंग भौर सूर्य के चारों ग्रोर पृथ्वी के धूमने के सिद्धान्त स्थापित किये। इस युग की वैज्ञा-निक उन्नित का ज्वलन्त प्रमाण कुतुब्रमीनार के पास वाली लोहे की कीली है। डेढ़ हजार वर्ष की बरसातें भेलने के बाद भी इस पर जंग का कोई असर नहीं हुआ। संस्कृत-साहित्य के सबसे बड़े कवि कालिदाम को ग्रधिकांश विद्वान् इसी युग का मानते हैं। नालन्दा के जगत्-प्रसिद्ध विद्यापीठ की स्थापना भी इसी काल में हुई। इस समय भारत में ज्ञान की जो ज्योति प्रकट हुई, वह एक हजार वर्ष तक संसार को श्रपने श्रालोक से प्रकाशित करती रही।

मध्य युग (५४०—१५२६ ई०) — गुप्त युग में भारतीय संस्कृति अपने उत्कर्ष के चरम बिन्दु तक पहुँच चुकी थी, अब उसका अपकर्ष शुरू हुआ। अगले एक हजार वर्ष -तक यह प्रकिया जारी रही। इस काल को दो बड़े उपविभागों में बाँटा जाता है — पूर्व मध्य युग (५४०-१५६० ई०) तथा उत्तर मध्य युग (११६०-१५२६ ई०)। पूर्व मध्य युग में सारी शासन-सत्ता हिन्दुग्रों के हाथ में थी ग्रौर उत्तर मध्य युग में दिल्ली पर मुस्लिम शासन स्थापित हो गया। पूर्व मध्य युग में भारत के विभिन्न प्रदेशों पर वर्षन, चालुक्य, पाल, सेन, गुजंर, प्रतिहार, राष्ट्रकूट, चन्देल, परमार, चौहान, गाहडवाल, गहलीत, पल्लव, पाण्डय, चील ग्रादि राज-वंश राज्य स्थापित करते रहे।

5

१३वीं अती के अन्त में तुर्कों ने उत्तर भारत जीता, दिल्ली पर कम से दास (१२०६-१२६० ई०), खिलजी (१२६०-१३२० ई०), तुगलक (१३२०-१४१२ ई०), न्सय्यद (१४१६-१४५० ई०), लोदी (१४५०-१५२६ ई०) बंशों ने शासन किया। किन्तु राजपूताना और दिन्छन भारत में स्वतन्त्र हिन्दू राज्य बने रहे। १४वीं सदी के उत्तरार्द्ध में विजयनगर साम्राज्य का उदय हुआ। यद्यपि इस समय भारत की -सांस्कृतिक उन्नति गुप्त-युग की भाँति नहीं हुई थी, फिर भी राजाओं के प्रोत्साहन से न्यास्तु एवं शिल्प की अद्भुत कला-कृतियाँ—एलोरा और देलवाड़ा (आबू) के मन्दिर—

इसी समय में तैयार हुईं। हिन्दू घर्म के महान् स्राचार्य कुमारिल, शंकर स्रौर रामानुज इसी समय हुए। संस्कृत के प्रसिद्ध नाटककार भवभूति इसी युग की विभूति हैं। दर्शन में घर्मकीर्ति, शान्तरक्षित स्रौर शंकर के ग्रन्थ भारतीय विचार की ऊँची उड़ान को सूचित करते हैं। बृहत्तर भारत के कम्बुज, चम्पा, श्रीविजय (जावा-सुमात्रा) के राज्यों में भारतीय संस्कृति की बड़ी उन्नति हुई। इसी समय बोरोबुदर (प्वीं शती), स्रंकोर वाट (१२वी शती) के जगत्-प्रसिद्ध मन्दिर बने, किन्तु पूर्व मध्य युग के उत्तरार्द्ध में सभी क्षेत्रों में उन्नति के प्रवाह में मन्दता स्नाने लगी। उत्तर मध्य युग में इसके परिणाम स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होने लगते हैं। भारतीय उपनिवेशों का स्रन्त हो जाता है, जात-पाँत के बन्धन कठोर होने लगते हैं। दर्शन में नया स्रौर स्वतन्त्र विचार बन्द हो जाता है। प्रकाण्ड पण्डित भी पुराने ग्रंथों की टीकास्रों स्रौर भाष्यों में ही स्रपनी प्रतिभा का उपयोग करने लगते हैं। ज्ञान-विज्ञान के सभी क्षेत्रों में नई उन्नति बन्द हो जाती है।

मुग़ल-मराठा युग (१५२६-१७६१ ई०) — इस युग में १५२६ ई० से १७२० ई० तक मुग़ल भारत की प्रधान राजनैतिक शक्ति थे और इसके बाद उनका स्थान मराठों ने ले लिया। इस समय इस्लाम और हिन्दू-धर्म का पारस्परिक सम्पर्क हुम्रा, भितत पर बल देने वाले और जाति-भेद का खण्डन करने वाले अनेक धर्म-मुधारक सन्त हुए। मुस्लिम प्रभाव से वास्तु, चित्र, संगीत स्रादि कलाएँ बड़ी समृद्ध हुई। प्रान्तीय भाषाओं की उन्नति तथा उत्पत्ति इसी युग में हुई। यदि मुसलमान बंगाल की विजय न करते तो बंगला इतनी शीघ्र साहित्यिक भाषा नहीं बनती, राज-दरबार में संस्कृत का ही बोल-बाला रहता। सूर और तुलसी, रहीम और रसखान ने इस काल में हिन्दी-साहित्य की श्रीवृद्धि की। मराठी में पद्य के अतिरिक्त शिवाजी के काल से राज्य-कार्य के लिए गद्य का विकास हुम्रा। मुग़लों ने यूरोपीय रण-कला, बारूद, बन्दूक और तोपों का प्रयोग तुर्कों से सीखा और उसका भारत में प्रसार किया, वे भारत में कागज बनाने की कला लाये। युद्ध-विद्या, सैनिक-व्यवस्था और किलेवन्दी की इस समय विशेष उन्नति हुई। उत्तर भारत की वेश-भूषा, रहन-सहन, खान-पान पर पर्याप्त मुस्लिम प्रभाव पड़ा। हिन्दी, बंगला, मराठी में सैकड़ों फारसी, ग्ररबी, तुर्की शब्दों की वृद्ध हुई।

इस युग में भारतीय शिल्पयों ने अपनी पुरानी विश्वविख्यात योग्यता बनाये रखी, "सूरत के कारीगरों द्वारा तैयार जहाज यूरोपियन खरीदते थे, मीर कासिम के कारखाने में बनी बन्दूकों अंग्रेजी बन्दूकों से अधिक उत्तम थी", किन्तु सांस्कृतिक दृष्टि से इस समय की सबसे बड़ी विशेषता जिज्ञासा तथा जागृति का अभाव था। भारतीय शिल्पी जहाँ तक पहुँच चुके थे, उससे आगे बढ़ने की इच्छा उनमें नहीं रही। समर-कला में यूरोपियन उन्नति कर रहे थे; किन्तु उस समय किसी भारतीय ने उनसे इस विज्ञान को सीखने की उत्कण्ठा या अभिरुचि नहीं दिखाई। १७-१-वीं शती का पुनस्त्थान महाराष्ट्र, पंजाब और बुन्देलखण्ड में केवल राजनैतिक क्षेत्र में हुआ।

सांस्कृतिक क्षेत्र में हम गहरी मोह-निद्रा में पड़ गए, हमारे ज्ञान-नेत्र बन्द हो गए, हम आहं मूँदकर पुरानी लीक पर चलते रहे। चारों ग्रोर की दुनिया ग्रौर उसकी उन्नति की ग्रोर से बिलकुल सतर्क नहीं रहे। भारत के ग्रंग्रेजों के ग्रधीन होने का एक बड़ा कारण हमारे सांस्कृतिक जीवन की मन्दता थी।

बिटिश युग—१०वीं शती के उत्तराई में भारत में बिटिश सत्ता की स्थापना हुई और १६४७ तक भारत अंग्रेजों के अधीन रहा। राजनैतिक दृष्टि से परतन्त्र होते हुए भी सांस्कृतिक दृष्टि से इस काल का असाधारण महत्त्व है। ब्रिटिश सम्पर्क से भारत का बाहरी दुनिया विशेषतः पश्चिमी जगत् के साथ सम्बन्ध स्थापित हुआ, समूचे देश में एक शासन-पद्धति, तथा समान शिक्षा-प्रणाली प्रचलित होने से राष्ट्री-यता व एकता की भावना उत्पन्न हुई, पश्चिमी विचार-धारा और ज्ञान से परिचित होने पर धर्म एवं समाज-सुधार और देशोद्धार के आन्दोलन प्रबल हुए। इस समय भारत ने कई शतियों की कुम्भकर्णी मोह-निद्रा का परित्याग किया। धार्मिक, राजनैतिक, सामाजिक, साहित्यिक, बौद्धिक, वैज्ञानिक और आर्थिक क्षेत्रों में असाधारण जागरण और उन्नति हुई। सारे भारत में एक नई भावना और नई चेतना का उदय हुआ, भारत ने मध्य युग से आधुनिक युग में प्रवेश किया। १६४७ में स्वतन्त्रता प्राप्ति के बाद से हमारे देश में आधुनिक युग के परिवर्तन अधिक तीव्र गति के साथ होने लगे हैं।

अगले अध्यायों में काल-क्रम से विभिन्न युगों के सांस्कृतिक इतिहास की विवेचना की जाएगी।

# प्रागैतिहासिक युग

### (क) संस्कृतियों का संगम

प्रागैतिहासिक युग में भारतीय संस्कृति का सूत्रपात हुन्ना श्रौर उत्तर-पिश्चमीः मारत में एक उन्नत सम्यता का विकास हुन्ना, जिसके सबसे अधिक अवशेष मोहें- जोदड़ो श्रौर हड़प्पा में मिले हैं। भारतीय संस्कृति का श्रीगएोर्श श्रायेंतर श्रौर श्रायं जातियों के पारस्परिक सम्मिलन श्रौर सिम्मश्रण से हुन्ना। श्राज जिसे भारतीय संस्कृति कहा जाता है उसके निर्माण में यद्यपि श्रायों का प्रधान भाग है, किन्तु श्रायेंतर जातियों ने उसके निर्माण में जो भाग लिया है, वह भी कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। इन दोनों के सुखद सम्पर्क से प्रागैतिहासिक युग में भारतीय संस्कृति की वह धारा श्रादुर्भूत हुई, जिसमें ऐतिहासिक युग में श्रन्य धाराएँ मिलती रहीं। इस श्रध्याय में पहले विभिन्न संस्कृतियों के संगम का श्रौर वाद में सिन्धु-संस्कृति का वर्णन किया जाएगा।

जिस प्रकार गंगोत्री से निकलने वाली भागीरथी पहाड़ों में जाह्नवी, मन्दा-किनी, ग्रलखनन्दा ग्रादि अनेक नदियों के जल से परिपुष्ट होकर गंगा नदी कहलाती है-और मैदान में यमुना, गोमती, गंडक और सोन ग्रादि से मिलकर भी गंगा ही रहती है, उसी प्रकार प्रागैतिहासिक काल में नेग्निटो, ग्राग्नेय, द्रविड़ और ग्रायं ग्रादि अनेक जातियों की विशिष्ट सांस्कृतिक धाराओं से समृद्ध होने वाली और ऐतिहासिक युग में यवन, शक, हुण, तुर्क, मुग़ल तथा ब्रिटिश सम्पर्क से पोषण पाने वाली संस्कृति भी भारतीय ही रही है। इसने ग्रपने ग्रारम्भिक युग में विभिन्न जातियों या नस्लों से ग्रनेक तत्त्व ग्रहण किये हैं, इन्हें भली-भाँति समऋने के लिए भारत की प्रधान नस्लों का परिचय ग्रावश्यक है।

भारत की नस्लें—पहले यह समका जाता था कि द्रविड़ इस देश के मूल निवासी थे और आयं लोग बाहर से आए। नई वैज्ञानिक गवेषणा के अनुसार भारत में बसने वाली सभी जातियाँ मूलतः बाहर से आई हैं। भारत की वर्तमान जनता को नृवंश-शास्त्रियों ने सूक्ष्म निरीक्षण के बाद छः प्रधान नस्लों में बाँटा है :—(१) नेप्रिटो, (२) आग्नेय (निषाद), (३) मंगोल (करात), (४) भूमध्य सागरीयः (द्रविड़), (४) पश्चिमी (गोल सिर वाले), और (६) नॉडिंक (आर्यं)।

(१) नेप्रिटो (Negrito) — नीग्रो-वंश की वह शाखा है जिसका कद बहुत नाटा होता है। इसकी विशेषताएँ हैं गहरा काला रंग, बहुत छोटा कद, मोटे होंठ्य तथा ऊनी बाल । यह भारत में बसने वाली प्राचीनतम जाति है ग्रीर ग्रब इसके भव-शेष नष्टप्राय हैं । यह प्रधान रूप से ग्रण्डेमान टापू में बसी हुई है ग्रीर इसके कुछ ग्रंश भारत के दक्षिणी भाग—कोचीन ग्रीर ट्रावनकोर के पर्वतों की कडर ग्रीर पलयन जातियों में, ग्रासाम के ग्रंगमी नागों में तथा राजमहल (बिहार) की पहाड़ियों में बसने वाली जातियों में पाये जाते हैं। इसे इसके बाद ग्राने वाली जातियों ने, विशेष-कर ग्राग्नेय जाति ने नष्ट कर दिया।

- (२) ब्राग्नेय (Austric) नेग्नियो नस्ल के बाद यह जाति भी पश्चिम से भारत में ब्राई। इसे ब्राग्नेय कहने का कारण यह है कि इस समय यह जाति प्रधान रूप से संसार के दक्षिण-पूर्व (ब्राग्नेय) कोण में पाई जाती है। भारत में इस जाति से सम्बद्ध विभिन्न बोलियाँ बोलने वाली जातियाँ सन्थाल, मुण्डा, शबर ब्रादि प्रधान रूप से उड़ीसा के पास भाड़खण्ड में रहती हैं। इन्हें कोल भी कहा जाता है। भारत में इनकी संख्या बहुत कम है, किन्तु इस देश से बाहर इस नस्ल के लोग बर्मा, हिन्द-चीन, मलाया, पूर्वी द्वीप-समूह (मुवर्ण-द्वीप) तथा प्रशान्त महासागर के टापुओं में बहुत दूर तक फैले हैं। ऐसा समभा जाता है कि प्रागैतिहासिक युग में इनकी जो शाखा भारत में ब्राई वह इस समय विद्यमान ब्राग्नेय जाति का पूर्व रूप था, ब्रत्यत्व उसे ब्राद्याने-याभ (Proto Australoid) का नाम दिया गया है। भारत में ही इसे जातीय विशेषताएँ प्राप्त हुई हैं ब्रीर यहीं से इसकी एक शाखा दक्षिण-पूर्व (ब्राग्नेय) कोण की ब्रोर चली गई। ब्राद्य ब्राग्नेय जाति (Proto Australoid) की शक्ल-सूरत के सम्बन्ध में ठीक ज्ञान नहीं है, ऐसा प्रतीत होता है कि ये भी नाटे कद ब्रीर चपटी नाक वाले थे। ब्राज भी भारत के ब्राधिकांश भाग में निम्न जातियों के रूप में ये विद्यमान हैं। प्राचीन काल में शायद निवाद इन्हीं का नाम था।
- (३) भूमध्य-सागरीय (द्रविड्)—पहले जिस जाति को द्रविड् कहा जाता था, अब उसे भूमध्य-सागरीय (Mediterranean) का नाम दिया गया है। इसमें तीन उपभेद माने जाते हैं: (क) पुरा भूमध्य-सागरीय—काला रंग और मँभला कद इनकी विशेषताएँ हैं। ये प्रधान रूप से मलयालम, तामिल तथा कन्नड़-भाषी प्रदेशों में हैं। (ख) असली भूमध्य-सागरीय—ये पुरा-भूमध्य-सागरीयों की अपेक्षा अधिक ऊँचे और साफ रंग के हैं। पंजाब और गंगा की उपरली घाटी में मिलते हैं। आयों से पहले उत्तर भारत में यही जाति बसती थी, ऐसा समभा जाता है। (ग) प्राच्य भूमध्य-सागरीय—इसमें नाक लम्बी और रंग अधिक गोरा होता है, यह पंजाब, सिंघ, राजपूताना और पश्चिमी उत्तर प्रदेश में पाई जाती है। ये सभी जातियाँ सम्बे सिर वाली हैं।
- (४) पश्चिमी वृत्त कपाल जाति—मध्य एशियायी पर्वत-मालाग्रों में मूल रूप से विकसित इस नस्ल के ग्राल्पाइनी, दोनारी ग्रौर ग्रामीनियन नामक तीन भेद भारत में पाए जाते हैं। पहला भेद गुजरात में, दूसरा बंगाल, उड़ीसा, काठियाबाड़,

कन्नड़ और तामिल प्रदेशों में तथा तीसरा प्रधान रूप से बंबई के पारसियों में मिलता है।

- (५) नाडिक (म्रायं) म्रायं भाषा-भाषी नाडिक (Nordic) जाति के खास चिह्न हैं—गोरा या गेहुँमा रंग, ऊँचा कद, उभरा हुम्रा माथा, लम्बी नुकीर्ल, नाक ग्रौर भरपूर दाढ़ी-मूँछ । इसके नमूने उत्तर-पश्चिमी सीमाप्रांत, विशेषतः सिन्धु नदी की उपरली घाटी तथा स्वात, पंजकोरा, कुनार, चित्राल नदियों की घाटिमों ग्रौर हिन्दूकुश पर्वत के दक्षिण में मिलते हैं। पंजाब, राजपूताना श्रौर गंगा की उपरली घाटी में भी यह जाति भ्रन्य जातियों के साथ सम्मिश्रत रूप में पाई जाती है। महाराष्ट्र के चितपावन ब्राह्मणों में भी इसके तत्त्व मिलते हैं। प्राचीन साहित्य से यह जात होता है कि भ्रार्थ सुनहले बालों तथा नीली भ्राँखों वाले थे; किन्तु भारतीय जलवायु के प्रभाव से उनके इस रूप में परिवर्तन आ गया है। भारतीय मंस्कृति के निर्माण में भ्रार्थों का बहुत महत्त्वपूर्ण भाग है। इन्होंने भारत को न केवल आर्थ भाषाएँ प्रदान की अपितु विभिन्न संस्कृतियों का समन्वय करके यहाँ भारतीय मंस्कृति की भ्राधार-शिला भी रखी।
- (६) मंगोल (किरात)—इस नस्ल की मुख्य पहचान है—पीतवर्गा, चपटा चेहरा, गालों की हिंड्डगाँ उभरी हुई, दाढ़ी-मूँछ नहीं के बराबर तथा नाक की जड़ कुछ चपटी। भारत में इसके दो भेद—लम्बे सिर वाले पुरा किरात और गोत सिर वाले तिब्बत—किरात—पाए जाते हैं। लम्बे सिर वाले सबसे पुराने किरात हैं, ये ग्रासाम में तथा भारत और बर्मा के सीमा-प्रदेश में रहते हैं। गोल सिर वाले इनमें विकसित समफ्रे जाते हैं। ये चटगाँव की पहाड़ियों तथा बर्मा के निवासी हैं। तिब्बत—किरात वंश में इस जाति के भेदक चिह्न ग्रधिक स्पष्ट रूप से मिलते हैं। ये सिक्किम और भूटान के निवासी हैं और तिब्बत से काफी ग्राधुनिक समय में भारत ग्राये हैं।

भारतीय जनता प्रधान रूप से इन छः नस्लों के सिम्मश्रण से बनी है, इन सभी ने भारतीय संस्कृति को समृद्ध बनाने में सहयोग दिया है। प्रागैतिहासिक काल में नेप्रिटो, आग्नेय, द्रविड और आर्य जातियों ने इस सांस्कृतिक महायज्ञ में अपनी आहुतियाँ दी थीं और इन सभी के समन्वित पुण्य प्रभाव से एक भारतीय संस्कृति का निर्माण हुआ था। इसमें विभिन्न जातियों से आए अंग घुल-मिलकर इस प्रकार एक हो गए हैं कि उनका पूर्ण तथा निश्चित रूप से विश्लेषण करना सर्वथा असंभव है। भाषा-शास्त्र तथा पुरातत्त्व आदि की सहायता से इस पर जो अधूरा प्रकाश पड़ा है वह इस दृष्टि से बहुती महत्त्वपूर्ण और मनोरंजक है कि भारतीय संस्कृति के निर्माण में किन-किन जातियों ने क्या-क्या सहयोग दिया है। यहाँ प्रागैतिहासिक युग में भारतीय संस्कृति के सूत्रपात में नाना जातियों द्वारा प्रदत्त अंशों का ही काल-क्रम से वर्णन किया जाएगा।

नेमिटो नस्स की सांस्कृतिक देन—नेब्रिटो भारत-भूमि पर पदार्पण करने वाली अयम नस्ल थी; किन्तु वह भारत की परवर्ती संस्कृति पर विशेष स्थायी प्रभाव न डाल सकी, क्योंकि वह सभ्यता की ब्रादिम अवस्था-पुराश्मीय दशा में थी। इसे बाद में आने वाली अधिक उन्नत जातियों ने विनष्ट और विलीन कर दिया। नेप्निटो पत्थर और हड्डी के अनगढ़ हथियारों का तथा तीर-कमान का प्रयोग करते थे। जंगलों में फल-मूल के संचय और जानवरों तथा मछिलियों के शिकार से अपना निर्वाह करते थे। खेती, मिट्टी के वर्तन बनाने और मकान-निर्माण की कलाओं से ये अनिभज्ञ थे। अण्डेमान के आदिम निवासी आज तक अनाज नहीं उपजा सकते। भोंपड़ियाँ और मकान बनाने की कला से अपिरिचित होने के कारण नेप्निटों गुफाओं में रहते थे। नेप्निटों अफीका से अरब होते हुए भारत में आये और यहाँ से मलाया, हिन्द-द्वीप-समूह होते हुए न्यूगिनी तक चले गए। इस समय भारत में इनकी सबसे बड़ी बस्ती अण्डमान टापू में ही है। सम्यता की आदिम दशा में होने पर भी इनमें अद्भुत साहस था और उसी के भरोसे वे अपनी छोटी-छोटी किश्तियों द्वारा अफीका से न्यूगिनी तक फैल गए थे। भारतीय जातियों में नेप्निटो-तत्त्व बहुत समय तक बना रहा। गुफ्त चित्र-कला पर, विशेषतः अजन्ता के भित्ति-चित्रों में, इसका कुछ प्रभाव पाया जाता है। सन्तान-प्राप्ति के लिए तथा मृतकों की सद्गति के लिए वट-वृक्ष की पूजा हिन्दू धर्म को इस जाति की एक विशेष देन है।

श्राप्नेय जाति की देन-नेप्रिटो के बाद ग्राने वाली ग्राप्नेय जाति को भार-तीय जनता का प्रधान मूल ग्रंश माना जाता है। ये ग्रपने साथ नवाश्मकालीन संस्कृति को लाये । इन्होंने पत्थरों को घिसकर उनसे घारदार श्रीजार श्रीर हथियार बनाये, कुदाल से जमीन को खोदकर खेती शुरू की, कुम्हार का चाक भी उन्हीं के समय से भारत में चलना शुरू हुग्रा। ऐसा प्रतीत होता है कि उत्तरी भारत के समूचे विशाल मैदान में ये बसे हुए थे, क्योंकि नवाश्मकालीन अवशेष उत्तरी मैदान की प्रायः सभी निदयों की घाटियों में पाए गए हैं। बाद में ग्राने वाली जातियों द्वारा ये लोग हिमा-लय के दुर्गम प्रदेशों श्रीर वित्व्य पर्वतमाला के गहन वनों में खदेड़ दिए गए । यासीन चाटी की बुरुशास्की में, मध्य हिमालय की कनौरी में तथा नैपाल की दुर्गम घाटियों में इनकी बोली के कुछ ग्रवशेष मिलते हैं। किन्तु इस समय ग्राग्नेय भाषा-भाषी सन्याल मुण्डा, भूमिज बिरहोर, ग्रसुर, ग्रगर, कोरवा ग्रादि जातियाँ विन्ध्य पर्वत के पूर्वी भाग में राजमहल की पहाड़ियों में बसी हुई हैं तथा मध्य भारत के कुरकु, उड़ीसा के जुमांग, शबर तथा गदब भी ग्राग्नेय बोलियों का प्रयोग करते हैं। पहले यह कहा जा चुका है कि यह जाति भारत से निकलकर समूचे दक्षिणपूर्वी एशिया, पूर्वी द्वीप-समूह तया प्रशान्त महासागर के द्वीपों में फैली थी। ऐसा प्रतीत होता है कि कई बार ये जातियाँ इन प्रदेशों से लौटकर भारत में बसी हैं ग्रौर ग्रपने साथ उन-उन प्रदेशों में सीखी नई बातें तथा उन प्रदेशों की अन्य विशेषताएँ इस देश में लाई हैं। उदाहरणार्य सारत में नारियल के प्रवेश का श्रेय प्रशान्त महासागर टे. टापुश्रों से म्राने वाली इसी बाति की एक शाखा को दिया जाता है। भौतिक और धार्मिक क्षेत्र में आग्नेय जाति ने अनेक देनों से हमारी संस्कृति को समृद्ध किया है।

भौतिक क्षेत्र में इसकी प्रधान देन न केवल कुदाल द्वारा खेती करना ही हैं अपितु भाषा-विज्ञान के ग्राधार पर यह भी कहा जा सकता है कि धान की खेती, केला (कदली), नारियल बैंगन, पान (ताम्बूल), तोरी, नींवू, जामुन, कपास के उत्पादन का श्रेय भी इन्हीं को है। इन्हीं ने सम्भवतः सबसे पहले सूती कपड़ा बुना था, हाथी (गज) को पालतू बनाया। संस्कृत भाषा को बाण, लकुट (लाठी), शाल्मिल (सिम्बल) कुकवाकु (मुर्गा), मातंग, गज ग्रादि शब्द प्रदान किए। गन्ने से खाँड बनाना भी इन्हीं का ग्राविष्कार माना जाता है। पान-मुपारी का व्यवहार, विवाह श्रादि संस्कारों में मिन्दूर श्रीर हल्दी का प्रयोग भी इनसे ग्रहण किया बताया जाता है।

k

धार्मिक क्षेत्र में पुनर्जन्म का विचार ब्रह्माण्ड तथा सृष्ट्युत्पत्ति-सम्बन्धी भ्रनेक दन्त-कथाएँ, कच्छप ग्रवतार की कल्पना, पाषाण-खण्ड में देवता की भावना, नान, मगर श्रीर बन्दर श्रादि विभिन्न प्राणियों की पूजा, भक्ष्याभक्ष्य, स्पृश्यास्पृश्य तथा वर्जन (Taboo) का विचार, ब्री नजर को 'निछावर' द्वारा बचाना म्रादि म्रनेक बातें भाग्नेय प्रभाव का परिणाम हैं। चन्द्रमा की कला के भ्रनुसार तिथियों की गणना तथा इनके अनुसार धार्मिक पर्वों का मनाना भी सम्भवतः निषादों से लिया गया है । संस्कृत में पूर्णिमा ग्रीर ग्रमावस्या के लिए 'राका' ग्रीर 'कुटू' शब्द प्रशान्त महासागर की साग्नेय भाषा के शब्द हैं। सत्ताईस नक्षत्रों में मातृका (कृत्तिका) का मूल भी इसी प्रकार का बताया जाता है। महाभारत ग्रीर पुराणों में पाताल-लोक के श्रीध-पति वासुकि भ्रादि नागों भौर भ्रण्डे से सृब्टि की उत्पत्ति, मत्स्यगन्धा भौर गरोश आदि के सम्बन्ध में जो ग्रत्यन्त मनोरंज्क कथाएँ हैं, उनका-प्रादि स्रोत भी इस जाति का पुराण है। गंगा हिन्दुओं की सबसे पवित्र नदी है। उसमें अथवा किसी अन्य नदी में मृत व्यक्ति की ग्रस्थियों का प्रवाह ग्रावश्यक धार्मिक कर्त्तव्य समभा जाता है। किन्तु विद्वानों का मत है कि नदियों की पूजा ग्रीर ग्रन्थि-विसर्जन ये दोनों विचार संयाल भादि जातियों से लिये गए हैं। दामोदर नदी में म्रस्थि डाले बिन! सन्थालों की गति नहीं होती। तीर्थों का महत्त्व ग्रौर निदयों की पूजा वैदिक साहित्य में तो कहीं मिलती नहीं । स्पष्टतः ये ग्रार्येतर जातियों से ग्रहण की गई हैं।

द्रिवड़ जाति की देन — ग्राग्नेय जाति के वाद हमारे देश में द्रविड़ जाति का आगमन हुआ। द्रविड़ प्रपने पूर्ववितियों की ग्रपेक्षा कहीं ग्रधिक सुसंस्कृत ग्रीर नागर सम्यता से सम्पन्न थे। इस समय द्रविड़-भाषा-भाषी केवल दक्षिण भारत में पाये

१. हिन्दूर का न कोई बैदिक नाम है श्रीर न ही सिन्दूर-दान का कोई बैदिक मंत्र । विवाह मैं सिन्दूर-स्पर्श की विधि में जो मंत्र "श्रां सिन्धोरच्छासे पतयन्ते" (ऋक् ० ७, ४६,४३) पढ़ा जाता है उसमें सिन्दूर शब्द से केवल ध्वनिसाम्य है । सिन्दूर के नाम नागगर्भ, नागसम्मव श्रादि उसे स्पष्ट ही नागों की वस्तु सिद्ध करते हैं । कुछ विद्वानों का यहाँ तक कहना है कि गंगा शब्द भी सम्मवतः आग्नेय मावा का है, इसका मूल श्रर्थ नदी-मात्र था । हिंदचीनी का खोंग (श्री खोंग) दिच्छी चीनी का काँग (यंगरीकाँग) श्रादि शब्द इस कल्पना को पुष्ट करते हैं।

जाते हैं, किन्तु प्राचीन काल में उत्तरी भारत में भी इनकी सत्ता होने के पक्के प्रमाण मिलते हैं। ग्राजकल यह माना जाता है कि द्रविड़ भूमध्य सागर के प्रदेश से भारत में ग्राए। लघु एशिया की एक प्राक् हिन्दयूरोपीय भूमध्य सागरीय लिसियन जाति ग्रप्ने को त्रिम्मिली कहती थी। हिराडोटस के कथनानुसार वह वहाँ कीट टापू से ग्राई थी। कीट में यूनानियों से पहले के निवासियों को त्रीमलाई कहा जाता था। यह शब्द तिमल, द्रिमल या द्रविड़ से सम्बन्धित बताया जाता है। ग्रतः यह समभा जाता है कि द्रविड़ मूलतः कीट से ग्राए ग्रौर वे ग्रपने साथ उस प्रदेश के धार्मिक विचार ग्रौर विश्वास भी लाए। भारतीय संस्कृति पर इनका गहरा प्रभाव पड़ा।

धार्मिक क्षेत्र में द्रविड़-प्रभाव का परिणाम नए ढँग की उपासना-पद्धति का श्रीगिरोश तथा नए देवताओं का आगमन था। वैदिक धर्म यज्ञ-प्रधान था। उसमें इन्द्रादि देवताओं के उद्देश्य से मंत्रोच्चारण पूर्वक धी, दूध आदि की आहुति दी जाती थी। देवताओं की उपासना यज्ञों द्वारा होती थी। द्रविड़-प्रभाव से देवताओं की पूजा अर्थात् पत्थर की मूर्ति या किसी प्रकार के देवता के प्रतीक पर पत्र-पुष्प आदि चढ़ाना, उसे सिन्दूर, चन्दन लगाना, उसके सम्मुख धूप-दीप जलाना, घंटा-घड़ियाल बजाना, संगीत-नृत्य का आयोजन करना, भोग लगाना, प्रसाद लेना प्रचलित हुआ। ये सब अनुष्ठान सर्वथा अवैदिक हैं। पूजा शब्द भी सम्भवतः द्रविड़ मूल का है। जिसका अर्थ है पुष्प कर्म अर्थात् फूल चढ़ाना (पू = पुष्प, ज = करना)।

न केवल इस ग्रवैदिक पूजा-विधि का ही प्रचलन हुम्रा ग्रपितु इसके साथ-साथ शिव, उमा, विष्णु, श्रीकृष्ण, कुमार, हनुमान, गरोश, शीतला ग्रादि नवीन देवता पूजे जाने लगे । इन्होंने इन्द्र, ग्रन्नि, वरुण, पूपा ग्रादि वैदिक देवताग्रों का स्थान ले लिया। दक्ष के यज्ञ में शिव नहीं बुलाए गए, इसलिए वह यज्ञ शिव के भूत-प्रेत ग्रादि गणों के द्वांरा घ्वस्त हो गया । इस पौराणिक ग्राख्यान से स्पष्ट है कि शिव बहुत समय तक भ्रार्यों द्वारा पूजे जाने वाले देवताभ्रों की पंक्ति में सम्मिलित नहीं हुए थे। वे श्रार्येतर शबर श्रादियों द्वारा पूजे जाते थे। शिव की लिंग रूप में पूजा की पद्धति के श्रवैदिक होने का यही प्रमाण पर्याप्त है कि प्रायः सभी पुराणों में इस बात का उल्लेख है कि ऋषियों ने अपनी पत्नियों के हठ से विवश होकर इसे स्वीकार किया। ये ऋषि-पित्नयां प्रायः ग्रायतर कुलोत्पन्न होने के कारण ग्रपने पितृकुल के ग्राचार को **छोड़ने में** ग्रसमर्थ थीं । मातृ-शक्ति की पूजा भी द्रविड़ों की देन हैं । उनके मूल स्थान **ईजियन सागर के टापुग्रों में, यूनान ग्रौर** लघु एशिया में 'मा' नामक मातृ-देवता की पूजा बहुत श्रधिक प्रचलित थी। 'उमा' का इसी 'मा' से सम्बन्ध बतलाया जाता है। उसी के दूसरे नाम 'दुर्गा' की तुलना लिसियन जाति की त्रक्क देवी से की गई है । विष्णु ग्रांशिक रूप से वैदिक है, लेकिन उसका वर्तमान स्वरूप ग्रवैदिक है। निष्ठावान् वैदिक भृगु ने विष्णु के वक्षस्थल पर चरणाघात किया था। लेकिन इस प्रकार लाञ्छित होकर भी विष्णु हमारे देश में पूजित हुए। श्री भी मंशतः वैदिक है किन्तु उसके गज लक्ष्मी म्रादि रूप सर्वथा श्रवैदिक हैं। कृष्ण वेद में इन्द्रविरोधी है। लेकिन पीछे तारुण्य के इस द्रविड़ देवता (कण्णन) को विष्णु के साथ एक कर दिया गया। कुमार (स्कन्द), गरोश, हनुमान, सर्वथा श्रवैदिक देवता हैं। हिन्दू-धर्म का म्राधार निगम म्रौर म्रागम माने जाते हैं। म्रागमों में तान्त्रिक मत म्रौर योग का प्रतिपादन है। ये दोनों बाहर से धीरे-धीरे वैदिक मत के पास म्रा खड़े हुए, शनै:-शनैं: इन्होंने वैदिक मत का रूपान्तर कर डाला।

भारतीय संस्कृति पर मंगोलों (िकरातों) का अधिक प्रभाव नहीं पड़ा क्योंिक उनके आगमन तक भारतीय संस्कृति का स्वरूप बहुत कुछ निश्चित हो गया था । स्वयं ये जातियाँ बहुत पिछड़ी हुई थीं और इनका विस्तार भी भारत की उत्तरी और उत्तर-पूर्वी सीमाओं पर ही रहा। फिर भी हिमालय-प्रदेश की बोलियों तथा गोरखाली, बंगला, आसामी, भाषाओं के विकास में इसका कुछ प्रभाव पड़ा है। तेरहवीं सदी में आसाम जीतने वाले सहोम धीरे-धीरे हिन्दुओं में घुल-मिल गए। केवल उनके फूकन, बरुमा आदि नाम ही विदेशी प्रभाव के सूचक हैं।

म्रायं व म्रायंतर संस्कृतियों का संगम—प्रागैतिहासिक युग में इस प्रकार जो भार्य तथा भार्येतर संस्कृतियों का संगम हुआ वही हमारी भारतीय संस्कृति का सुदृढ़ श्राधार है । संभवतः ग्राग्नेयों ग्रीर द्रविडों के ग्रनैक्य ग्रीर विरोध से ग्रायों को सफलता मिली। उनकी भाषा देश के ग्रविकांश भाग में प्रचलित हुई। भाषा की दृष्टि से ग्राज भारत में ७६'४% ग्रायं भाषा-भाषी, २०'६% द्रविड भाषा-भाषी ग्रीर ३% श्राग्नेय भाषा-भाषी हैं। किन्तु धार्मिक श्रीर सामाजिक दृष्टि से श्रायों की सिहिष्णुतापूर्ण उदार वृत्ति से वैदिक और भ्रवैदिक, भ्रायं भ्रौर भ्रायेंतर का जो-जो घनिष्ठ समन्वय ग्रौर संगम हुग्रा उसमें कुछ विद्वानों के मतानुसार यह ग्रनुपात बिलकुल उसट गया। वे वर्तमान भारतीय संस्कृति में २५% स्रंश को ही वैदिक मानते हैं और 'रुपये में बारह ग्राना' इसका मूल ग्रार्येतर मानते हैं। भारतीय धर्म, खान-पान, भाषा, सामाजिक रीति-रिवाज ग्रादि सभी बातों में ग्रवैदिक ग्रंश बहुत प्रबल है, धर्म के सम्बन्ध में ग्रवैदिक तत्त्वों का पहले उल्लेख किया जा चुका है। यहाँ इतना कहना ही पर्याप्त है कि भिक्तिसिद्धान्त की उत्पत्ति पुराणों के भ्रनुसार द्रविड़ देश में हुई। वुलसी, बड़, पीपल, बेल म्रादि वृक्षों की पूजा मौर पवित्रता का विचार श्रायों ने श्रायेतर जातियों से ग्रहण किया नयोंकि ये सब वृक्ष श्रायेतर देवताओं से सम्बद्ध हैं।

वैदिक आयों का प्रधान भोजन जो और मक्सन था, आज भारतीय भोजन में चावल, गेहूँ, दाल, धी और तेल आदि की प्रमुखता है। वैदिक आयों के ऊनी वस्त्रों

१ उत्पन्ना द्रविडे चाहं कर्याटे वृद्धिमागता। रिक्ता किञ्चिनमहाराष्ट्रे गुर्जरे जीर्यंतां गता।।

<sup>(</sup>भन्न पुराया' उत्तर-खरह ५०-५१)

का स्थान सूती वस्त्रों ने ले लिया है। भाषाशास्त्रियों के मतानुसार वर्तमान भारतीय श्रार्य भाषाओं की वाक्य-रचना पद्धित वैदिक या हिन्द यूरोपीय परिवार की अन्य भाषाओं की अपेक्षा द्विड़ भाषाओं से अधिक मिलती है। इन भाषाओं में सो के लगभग आग्नेय और चार सौ पचास के लगभग द्विड़ शब्द हैं। विवाह में निषद्ध पीढ़ियों का विचार, मांगलिक अवसरों पर नारियल का प्रयोग, वैवाहिक विधियों में शंख, स्वस्तिक, रोचन, सफ़ेद सरसों, हल्दी और सिन्दूर का व्यवहार भी अवैदिक है। \*

किन्तु आर्यं तथा आर्यंतर तत्त्वों के सुन्दर समन्वय और सिम्मश्रण से जो संस्कृति उत्पन्न हुई वह विशुद्ध रूप से भारतीय थी। न तो वह वैदिक और आर्यं थी और न ही अवैदिक और अनार्यं। वह सबकी साभी संस्कृति थी। भारतीय संस्कृति के उपा-काल में हुए इस समन्वय ने उन आदर्शों, भावनाओं और विचारों को जन्म दिया जो लगातार सैकड़ों वर्षों से सभी भारतीयों को समान रूप से अनुप्राणित और भेरित करते आ रहे हैं। इनमें सहिष्णुता, समन्वय, कर्मवाद, पुनर्जन्म, अदृश्य सत्ता में विश्वास, दृश्यमान जगत् की विविधता के पीछे मौलिक एकत्व का दर्शन, अहिंसा, करुणा और दुःखपूर्ण जगत् से मुक्त होने की इच्छा प्रमुख हैं और वे ही भारतीय संस्कृति के मूलाधार हैं। इनका जन्म और विकास शनैं:-शनैं: हुआ हैं। अगले अध्यायों में इनका यथा स्थान प्रतिपादन किया जाएगा।

### (ख) हड़प्पा तथा मोहेंजोदड़ो की सम्यता

मोहें जोदड़ो की खोज ग्रीर महत्त्व-ग्राज से चालीस साल पहले भारत में प्रागैतिहासिक युग के अवशेष बहुत कम मिले थे। उस समय वैदिक सम्यता को बहुत पुराना माना जाता था. किन्तु पाश्चात्य विद्वानों द्वारा उसका काल ग्रधिक-से-श्रिषिक १५०० ई० पूर्व ही ठहराया जाता था। १६२२ ई० में सिन्ध में लरकाना से २५ मील दक्षिण मोहेंजोदड़ो (मृतकों की ढेरी) में दूसरी-तीसरी शती ईस्वी के एक बौद्धस्तूप की खुदाई कराते हुए श्रा राखालदास बनर्जी ने इस स्थान के प्रागित-हासिक महत्त्व की ग्रोर पुरातत्त्वज्ञों का घ्यान ग्राकृष्ट किया। इससे पहले हड़प्पा (जिला मिण्टगुमरी, पश्चिमी पंजाब) से कुछ प्रागैतिहासिक मुहरें मिल चुकी थीं। १६३१ ई० तक भारत-सरकार की भ्रोर से वहाँ खुदाई होती रही। इसी बीच में सिन्य और बिलोचिस्तान में ऐसे भ्रनेक टीलों भ्रौर बस्तियों का पता लगा जहाँ हड़प्पा भीर मोहेंजोदड़ो से मिलती-जुलती, इनसे पूर्ववर्ती और परवर्ती काल की वस्तुएँ पाई गई हैं। इन स्थानों की खोज भारतीय इतिहास में युगान्तर करने वाली थी। पहले नारतीय सम्यता का प्रारम्भ डेढ़ हजार वर्षे ईस्वी पूर्व समक्षा जाता था। पिप्रावा का प्राचीनतम ऐतिहासिक भ्रवशेष ५०० ई० पू० का माना जाता था किन्तु इन चुवाइयों से ग्राज से ४,००० वर्ष पुरानी ग्रत्यन्त उन्नत, समृद्ध एवं सम्पन्न नागरिक बम्यता का ज्ञान हुमा। यह न केवल मिस्र श्रीर मेसोपोटामिया की विश्व में प्राचीनतम समभी जाने वाली संस्कृतियों के समकालीन थी, किन्तु नगरों की सफाई, नियमित प्रणाली व्यवस्था, निश्चित योजना के अनुसार शहरों को बसाने आदि कई ग्रंशों में धपनी समकालीन सम्यताओं से भी बहुत बढ़ी-चढ़ी थी। इसके अवशेष सर्वप्रथम हड़प्पा में पाये गए थे, अतः इसे हड़प्पा-सभ्यता कहा जाता है। सिन्धु नदी की घाटी में फलने-फूलने से इसे सिन्धु-सम्यता का भी नाम दिया गया है।

सिन्य-सभ्यता का विस्तार ग्रीर साम्राज्य--जिन बस्तियों से इस सभ्यता के श्रवशेष मिले हैं, उनसे यह ज्ञात होता है कि वे पश्चिम में मकरान, दक्षिण में काठियावाड़ स्रौर उत्तर में हिमालय की शिवालक पर्वत-माला तक एक त्रिभुजाकार क्षेत्र में फैली हुई हैं। इस त्रिभुज की भुजाएँ ६५०, ७०० तथा ५५० मील हैं। इन बस्तियों के खण्डहर प्राचीन काल के एक विस्तृत श्रौर सुसंघटित साम्राज्य के सूचक हैं। इसके विविध भागों से पाई गई मुहरों, इँटों, बाटों तथा ग्रन्य सामग्री में इत**नी** गहरी एकरूपता ग्रीर सादृश्य है जो सुदृढ़ केन्द्रीय शासन के बिना संभव नहीं प्रतीत ोता । मिस्र, बेबिलोन ग्रौर ग्रसीरिया-जैसे शक्तिशाली राज्यों की <mark>भांति इस</mark> प्राचीन साम्राज्य की हड़प्पा ग्रौर मोहेंजोदड़ो—उत्तरी ग्रौर दक्षिणी दो राजधानियाँ प्रतीत होती हैं, ठीक वैसे ही जैसे परवर्ती युग में कुशाणों के पेशावर ग्रीर मथुरा में दो शासन-केन्द्र थे । उत्तरी भाग में हड़प्पा के ग्रतिरिक्त १७ ग्रन्य छोटे कस्बों से हड़प्पा-संस्कृति की वस्तुएँ प्राप्त हो चुकी हैं, पूर्व में बकसर (बिहार) स्रीर पटना से तथा गाजीपुर और बनारस जिलों से सिन्धु-सम्यता जैसे चित्रलेख और गुरियाँ मिली हैं। हड़प्पा से २०० मील पूर्व में रोपड़ के पास सतलुज नदी पर कोटला निहंग खान में भी ये अवशेष पाए गए हैं। मोहें जोदड़ो के दक्षिणी भाग में इस शहर के अतिरिक्त १७ म्रन्य बस्तियों में इसके अवशेष मिले हैं। इनमें चन्हुदड़ो (मोहेंजोदड़ो से ८० मील द॰ पू०) तथा अमरी महत्वपूर्ण हैं। इनके अतिरिक्त सिन्ध नदी के पश्चिमी किनारे पर लोहुञ्जोदड़ो, स्रलीमुराद श्रौर भूकर, भंगर श्रौर गाजीशाह, उत्तरी बिलोचिस्तान में दबरकोट, नाल, सुरजंगल, राना गन्दई श्रौर दक्षिणी विलोचिस्तान में कुल्ली, मेही \_ श्रीर शाही टम्प भी इसी सम्यता से सम्बद्ध हैं। इस प्रकार मोहें जोदड़ो की सम्यता भौर साम्राज्य का क्षेत्र समूचा विलोचिस्तान, सिन्ध ग्रौर पंजाब तथा गंगा की **घाटी** का कुछ ग्रंश था। यह प्राचीन एशिया का एक बृहत्तम साम्राज्य था।

सिन्धु सभ्यता के नगर ग्रौर भवन—मोहें जोदड़ो तथा हड़प्पा में विकसित होने वाली शहरी सभ्यता की विशेषताएँ इनकी खुदाई से भली-भाँति प्रकट हुई हैं। पहले शहर के खण्डहर एक वर्ग मील में पाये गए हैं। यह शहर पहले से ही सोच-विचारकर एक निश्चित योजना के अनुसार बसाया गया था। सब सड़कें बिलकुल सीधी बनाई गई हैं। मोहें जोदड़ो में हवा दक्षिण ग्रौर पश्चिम से उत्तर तथा पूर्व की ग्रोर बहती है। ग्रतः सड़कों का भी यही रुख रखा गया है। सबसे बड़ी सड़क की चौड़ाई ३३ फीट है। ये सड़कों एक दूसरे को समकोण पर काटती हैं ग्रौर शहर की वर्गाकार तथा ग्रायताकार खण्डों में बाँट देती हैं। छोटी गिलयाँ इन खण्डों को विभक्त

करती हैं, प्रत्येक गली में कु ग्राँ है, मकानों से गन्दा पानी निकालने के लिए नालियों की बड़ी सुन्दर व्यवस्था है। हड़प्पा, मोहेंजोदड़ो से भी बड़ा शहर है। दोनों शहरों में रक्षा के लिए बनाये गए परकोटे के ग्रवशेष भी मिले हैं।

मोहेंजोदड़ो की उल्लेखनीय इमारतें विशाल स्नानागार, बड़ा हॉल, संघीय भवन ग्रीर राजमहल हैं। पहली इमारत की लम्बाई-चौड़ाई १८० × १०८ फीट है। इसमें नहाने का तालाब ३६ फीट लम्बा २३ फीट चौड़ा श्रौर ५ फीट गहरा है, इसमें उतरने चढ़ने के लिए सीढ़ियाँ हैं। इसका सारा फर्स खड़ी ईंटों का है तथा राल बिछाकर इसकी नमी नीचे जाने से रोकी गई है। कहा जाता है—'िक यह मुन्दर स्नानागार समुद्र-तटवर्ती किसी भी ग्राधुनिक होटल के लिए गर्व का कारण हो सकता है।' मोहंजोदड़ो में इसका उपयोग संभवतः धार्मिक कार्य के लिए होता था। उसके दक्षिण-पश्चिम में एक अन्य इमारत में पानी को गर्म करके नहाने की व्यवस्था भी थी। स्तृप वाले टीले के दक्षिण में एक क्षेत्र में ५५ फीट लम्बा श्रीर इतना ही चौड़ा एक विशाल हॉल पाया गया है। इसकी छत ईटों से बने २० ग्रायताकार खम्भों पर टिकी हुई थी। इस हॉल के उपयोग के सम्बन्ध में श्री मार्शन का यह मत था कि यह बौद्धों के चैत्यों से मिलता है, इसका व्यवहार धार्मिक कार्य के लिए होता था। श्री मैं के का यह विचार है कि यह उस समय की बड़ी मण्डी थी श्रीर यहाँ विविध वस्तुम्रों की स्थायी दुकानें थीं। स्तुप वाले टीले के पश्चिम में २३० फीट X ७५ फीट की एक वड़ी इमारत है। इसकी दक्षिणी भ्रौर पश्चिमी दीवारें पौने सात फीट मोटी हैं यह किसी ऊँचे राजकर्मचारी का अथवा पुरोहित वर्ग का निवास-स्थान समभा जाता है। राजमहल कहा जाने वाला एक ग्रन्य भवन २२० फीट लम्बा ११५ फीट चौड़ा है। इसकी दीवारें कई स्थानों पर पाँच फीट मोटी हैं। इसमें दो विशाल ग्रांगन, नौकरों के घर तथा सामान रखने के कमरे हैं।

हड़प्पा की सबसे प्रसिद्ध इमारत विशाल ग्रन्नागार है। यह १६६ फीट लम्बा १३३ फीट चौड़ा है। इसके पास ही ग्रनाज पीसने का फर्श तथा मजदूरों के रहने के बहुत-से मकान पाए गए हैं। इन दोनों शहरों में मकान बहुत सुविधापूर्ण थे। उन सबमें ग्रांगन, कुँगाँ, स्नान-गृह ग्रौर नालियाँ बनी होनी थीं। ग्रांगन प्रायः पक्का होता था ग्रौर उसके चारों ग्रोर गोदाम, कुँगा, रसोई तथा स्नानागार होते थे। स्नानागार प्रायः सड़क की ग्रोर, पक्के तथा ढालदार फर्श का बना होता था। इसका सारा पानी एक पक्की नाली से बाहर की ग्रोर सड़क की नाली में मिला दिया जाता था। घरों के दरवाजे ग्राजकल की भाँति प्रायः दीवार के बीच में न होकर सिरे पर होते थे। बाहर की ग्रोर खिड़िकयाँ नहीं होती थीं। मकान प्रायः दुमंजिले होते वे ग्रीर उनके पास पहरेदार की व्यवस्था होती थी।

प्रणाली-व्यवस्था—मोहें जोदड़ो में गन्दा पानी निकालने के लिए प्रणाली (Drainage) की बड़ी सुन्दर व्यवस्था थी। प्रत्येक गली और सड़क में एक फूट

से दो फुट तक गहरी, ६ इंच से १ फुट तक चौड़ी नालियाँ होती थीं। इनमें मकानों का पानी ग्राता था। उपरली मंजिलों के पानी के निकास के लिए मिट्टी के बम्बे मकानों की दीवारों में लगाये जाते थे। नालियाँ प्रायः ईटों से ढकी होती थीं, जहाँ ये ग्रिंघिक चौड़ी होती थीं वहाँ इन्हें पत्यरों से ढका जाता था घरों की नालियों का पानी सड़क की नाली में से जाने के पहले एक गड़े में भरता रहता था। तीन चौथाई भरने पर ही यह पानी सड़क की नाली में पड़ता था। इस व्यवस्था का यह लाभ था कि पानी कभी उनसे बाहर नहीं बहता था। बड़ी नालियों में थोड़ी दूर पर ईटों के पक्के चहबच्चे बने रहते थे, इनमें नीचे उतरने के लिए सीढ़ियाँ होती थीं, ये सामान्य रूप से लकड़ी के तस्तों से ढके रहते थे। ऐसा प्रतीत होता है कि नियमित रूप से इनकी सफाई होती थी, क्योंकि इनके पास रेत के ढेर पाए गए हैं। जहाँ एक नाली ऊँचाई से दूसरी नाली में मिलती थी वहाँ ईट का छोटा गढ़ा पानी को बाहर वहने से रोकने के लिए बनाया जाता था ग्रीर इसके लिए पच्चराकार ईटें लगाई जाती थीं। ऐसा प्रतीत होता है कि यहाँ इमारतें बनाने की ग्रपेक्षा प्रणाली-निर्माण की ग्रोर ग्रांघक घ्यान दिया जाता था। इस दृष्टि से कोई प्राचीन सम्यता इसका मुकावला नहीं कर सकती।

इस प्रकार की प्रणाली-व्यवस्था तथा योजनापूर्वक नगर-निर्माण इस वात को सूचित करते हैं कि यहाँ का नगर-प्रवन्ध बहुत सुव्यवस्थित श्रीर उन्नत था। कुछ अन्य बातें भी इसका पोपण करती हैं। मोहेंजोदड़ो में एक दूसरे के ऊपर सात स्तर पाये गए हैं। इनकी निचली तहों में कहीं भी मकान वालों ने सड़क का सार्वजनिक हिस्सा नहीं दबाया, लैंग्पों के खम्भे यह सूचित करते हैं कि वहाँ राज्य की श्रोर से सड़कों पर रोशनी की व्यवस्था थी। यद्यपि अन्तिम काल में नगर-प्रवन्ध में कुछ शिथिलता श्रा गई थी, किन्तु कई शतियों तक यह पूर्ण क्षमता से कार्य करता गया। पहले यह माना जाता था कि यह प्रजातन्त्रीय प्रवन्ध था किन्तु श्रव इसे सुरृढ़ राजतन्त्र का परिणाम समभा जाता है।

षर्म — ग्रभी तक सिन्धु घाटी की खुदाई में कोई मिन्दर या पूजा-स्थान नहीं मिला, भतः इस सम्यता के धार्मिक जीवन का एक-मात्र स्रोत यहाँ पाई गई मिट्टी ग्रीर पत्थर की मूर्तियाँ तथा मुहरें हैं। इनसे यह ज्ञात होता है कि यहाँ मातृदेवी की, पशुपित सिब तथा उसके लिंग की पूजा ग्रीर पीपल, नीम ग्रादि पेड़ों एवं नागादि जीव-जन्तु ग्रों की उपासना प्रचलित थी।

मातृदेवी मोहेंजोदड़ो तथा हड़प्पा में खड़ी हुई ग्रर्धनग्न नारी की बहुत मृष्मय-मूर्तियाँ मिली हैं। इनके शरीर पर छोटा-सा लहंगा है, जिसे किट-प्रदेश पर मेसला से बाँघा गया है, गले में हार पड़ा हुग्रा है तथा मस्तक पर पंखे के ग्राकार की विचित्र शिरोभूषा है। इसके दोनों ग्रोर प्याले जैसा पदार्थ है जिसमें लगे घुएं के निशान से यह जात होता है कि इनमें भवतों द्वारा देवी को प्रसन्न करने के लिए तेल स्व

या धूप जलाया जाता था। इस प्रकार की मूर्तियाँ पश्चिमी एशिया में भी मिली हैं । ये उस समय की मातृदेवी की उपासना की व्यापकता सूचित करती हैं, ग्राज भी भारत की साथारण जनता में देवी की उपासना बहुत प्रचलित है। इन मूर्तियों बहुत ग्रधिक संख्या में पाये जाने मे यह कल्पना की गई है कि वर्तमान कुल-देवताशों की भाँति प्रत्येक घर में इनकी प्रतिष्ठा श्रीर पूजा की जाती थी।

पशुपित — पुरुष देवताग्रों में पशुपित प्रधान प्रतीत होता है। एक मुहर में तीन मुँह वाला एक नग्न व्यक्ति चौकी पर पद्मासन लगाकर बैठा हुन्ना है। इसके चारों ग्रोर हाथी, तथा बैंल हैं, चौकी के नीचे हिरण है, इसके सिर पर सींग श्रौर विचित्र शिरोभूषा है। इसने हाथों में चूड़ियाँ ग्रौर गले में हार पहन रखा है। यह मूर्ति शिव के पशुपित रूप की समभी जाती है। पद्मासन में घ्यानावस्थित मुद्रा में इसकी नासाग्र दृष्टि शिव के योगीश्वर या महायोगी रूप को सूचित करती है। तीन अन्य मुहरें पशुपित के इस रूप पर प्रकाश डालती हैं। ग्रनेक विद्वानों ने मोहेंजोदड़ों की ग्रिति प्रसिद्ध शालधारिणी मूर्ति का भी योग से सम्बन्ध जोड़ा है। शंकु तथा बेलन के ग्राकार के ग्रनेक पत्थरों से यह ज्ञात होता है कि उस समय शिव की मूर्ति-पूजा के ग्रितिरक्त लिंग-पूजा भी प्रचलित थी।

मुहरों पर उत्कीर्ए विभिन्न प्रकार के पेड़ों की तथा पशुग्रों की ग्राकृति से यह ज्ञात होता है कि उस समय पीपल ग्रौर नीम को पूजा जाताथा। पशुग्रों में हाथी, बैल, बाघ, भैसे, गैंड ग्रौर घड़ियाल के चित्र ग्रधिक मिले हैं। ग्राजकल इनमें से ग्रनेक पशु देवताग्रों के वाहन रूप में पूजित हैं। यह कहना कि टिन है कि उस समय इनकी वाहनों के रूप में प्रतिष्ठा थी या स्वतन्त्र रूप में। साँपों को दूध पिलाने तथा पूजा करने का विचार भी इस सम्यता में था। वीर पुरुषों की पूजा करने का विचार भी संभवतः प्रचलित था। दो बाघों के साथ लड़ते हुए एक पुरुप की सुभेर के प्रसिद्ध वीर मिलगमेश के साथ तुलना की गई है। सूर्य पूजा तथा स्वस्तिक के भी कुछ चिह्न यहाँ पाए गए हैं।

उपर्युं क्त उपास्य देवताओं के अतिरिक्त इनकी पूजा-विधि के सम्बन्ध में मीं कुछ मनोरञ्जक कल्पनाएँ की गई हैं। मिट्टी के एक ताबीज पर एक व्यक्ति को ढोल पीटता हुआं तथा दूसरे व्यक्ति को नाचता हुआ दिखाया गया है। ऐसा प्रतीत होता है कि वर्तमान काल की भाँति उस समय संगीत और नृत्य पूजा के अंग थे। मोहें- बोदड़ो की नर्तकी की प्रसिद्ध काँस्य-मूर्ति संभवतः उस समय देवता के सम्मुख नाचने वाली किसी देवदासी की प्रतिमा है।

खान-पान—मोहें जोदड़ो से गेहूँ ग्रीर जो के कुछ नमूने मिले हैं। हड़प्पा में मटर ग्रीर तिल भी पाए गए हैं। इनके साथ ही खजूर भी उस समय का प्रिय खाद्य था। ग्रन्न के प्रतिरिक्त बैल, भेड़, सूग्रर, मुर्गी, घड़ियाल तथा कछुए का मांस भीर

मछिलियाँ भी उनके भोजन का ग्रंग प्रतीत होती हैं, क्योंकि इन जानवरों की हिडडियाँ चरों ग्रौर गिलयों में प्रचुरता से मिली हैं।

खाना खाने के लिए संभवतः नीचे ग्रासन पर बैठा जाता था, किन्तु विशेष ग्रवसरों पर धनी लोग कुर्सी-मेज का उपयोग करते थे। खाने-पीने के बर्तन, मिट्टी व लकड़ी के होने के कारण नष्ट हो चुके हैं। कर्पर(Shell) का बना एक चम्मच श्रवस्य मिला है। उन्हें नाना प्रकार के स्वादु व्यंजन ग्रीर भोजन खाने का शौक था, वयों कि मसाले घिसने के बहुत-से सिल-बट्टे यहाँ पाए गए हैं। छोटे-छोटे बेलन ग्रीर रोटी बनाने के ग्रनेक साँचे नाना प्रकार के स्वादिष्ट भोजनों की सत्ता सूचित करते हैं। ग्राति मात्रा में इनके सेवन से जो पाचन-विकार ग्रीर दुष्परिणाम होते होंगे उनकी सामान्य चिकित्सा तो ग्रनुभवी वृद्ध ग्रीर गृहिणियाँ स्वयमेव कर लेती होंगी, किन्तु विशेप रोगों में कुरङ्ग श्रांग ग्रीर शिलाजीत का प्रयोग होता था। ये दोनों क्रमशः काश्मीर ग्रीर हिमालय से मँगाए जाते थे। ग्राजकल भी ग्रायुर्वेद में शिलाजीत ग्रप-चन, जिगर तथा तिल्ली की वीमारियों में दिया जाता है।

म्रामोद-प्रमोद-सिन्धु-घाटी के बालक खिलीनों के बड़े शौकीन थे। खुदाई में ये बहुत बड़ी संस्था में प्राप्त हुए हैं ग्रौर मिट्टी, कर्पर (Shell) तथा हाथी-दाँत के बने हुए हैं। बच्चों का सबसे प्रिय खिलौना मिट्टी की बैलगाड़ी थी। मिट्टी के भुन-भुने श्रीर पक्षी (संभवत: बुलबुल) भी मिले हैं। श्रन्य खिलीनों में बाँस पर चढ़ने वाला जानवर, रस्सी से सिर हिलाने वाला बैल, रस्सी पर ऊपर नीचे चढ़ने वाली आकृतियाँ तथा पक्षी के आकार की सीटियाँ उल्लेखनीय हैं। पुरुषों के प्रधान आमोद-प्रमोद पासे से खेले जाने वाले जुग्रा भ्रादि खेल, संगीत, शिकार भ्रीर पक्षी लड़ाना था। पासे घनाकार तथा चपटे दोनों प्रकार के मिले हैं। चपटे पासे हाथी दाँत के बने हुए हैं। इनके सब पारवाँ पर विभिन्न संख्याएँ ग्रंकित हैं। यह निश्चित रूप से पता नहीं लगा कि पासे फेंकना ग्रपने ग्राप में भी कोई खेल था। यह सम्भव है कि इससे चौपड़-जैसे म्रन्य खेल खेले जाते थे, क्योंकि एक ईंट पर विसात के निशान पाये गये हैं । इसमें ११ घर बने हुए हैं, ऐसा समक्ता जाता है कि किसी बड़े घर के नौकरों ने समय काटने के लिये घर के फ़र्श पर ही विसात के निशान बना दिये थे ग्रीर यह इंट उसी का एक क्रंश है। एक ग्रन्य इंट पर कंकड़ियों या दानों से खेले जाने वाले · <del>बे</del>ल के निशान बने हुए हैं। नृत्य के साथ ढोल का पहले उल्लेख हो चुका है। डफ श्रीर खड़ताल भी उस समय संगीत के प्रधान वाद्य प्रतीत होते हैं। मांसाहारी होने से इन लोगों में मृगया का व्यसन होना स्वाभाविक था । कुछ मुहरों पर तीर-कमान से जंगली बकरी स्रोर हिरण के शिकार का दृश्य दिखाया गया है। बड़ी संख्या में पाये गए मछली के काँटे माहीगीरी का व्यसन सूचित करते हैं। सम्भवतः तीतर लड़ाने का भी उन्हें शौक था।

वस्त्र श्रीर वेश-भूषा-विश्व में कपास की खेती संभवतः सबसे पहले भारत में हुई। सूती वस्त्रों का व्यापक प्रयोग मोहेंजोदड़ो की विशेषता है, मिस्र ग्रौर मेसोपोटामिया में इनका व्यवहार नहीं था। श्राज से पाँच हजार वर्ष पहले हड़प्पा के ग्रास-पास पंजाब में ग्राजकल बोई जाने वाली कपास की खेती होती थी। यद्यपि इसकी घुनाई के उपकरण लकड़ी के बने होने से नहीं मिले, किन्तु कताई के लिए व्यवहार में ग्राने वाली चकतियाँ (Spindle whorls) प्रचुर मात्रा में मिली हैं। इनके छेदों में लकड़ी या घातु की सींक डालकर इन पर सूत काता ग्रीर लपेटा जाता है। ये चकतियाँ पकाई मिट्टी, शंख और फयान्स की बनी हुई हैं, ऐसा जान पड़ता है कि पहली तकलियाँ निर्धनों की होंगी और बाकी धनियों की । ग्रमीर-गरीब सभी घरों में स्त्रियाँ मृत की कताई में व्यस्त रहती होंगी। मोहेंजोदड़ों की ग्रधिकांश मूर्तियाँ कौपीन या छोटा लहंगा धारण किए हैं। पुरुषों की वेश-भूषा पर घ्यान-मन योगी की शाल-धारिणी मूर्ति से सुन्दर प्रकाश पड़ता है। उस समय कढ़ाई किये हुए शाल को ग्रोढ़ने का रिवाज था ग्रीर इसे दाई भुजा के नीचे से बाँये कन्धे के ऊपर तक डाला जाता था। एक भ्रन्य मूर्ति में यह शाल घुटने तक दिखाया गया है। हड़प्पा के एक ठीकरे पर बिरजिस पहने अथवा खूब कसकर घोती पहने एक व्यक्ति संकित है। स्त्रियों की ग्रधिकांश मूर्तियों में कमर तक कोई वस्त्र नहीं दिखाया गया। कटि-प्रदेश में करधनी से बैंधा घुटनों तक एक छोटा लहंगा होता था। कुछ मूर्तियों में पूरी श्रास्तीन का ग्रंगरखा है, परन्तु इसमें वक्षःस्थल ग्रनावृत है। कुछ वस्त्र सिले होते थे, परन्तु बिना सिले बस्त्रों का रिवाज अधिक था।

केश-विन्यास—पुरुष लम्बे बाल रखते थे, माँग बीच में निकाली जाती थी। बालों को एक फीते से बाँघकर रखा जाता था भ्रथवा बालों का जूड़ा बनाया जाता था। पुरुष छोटी या छँटवाई हुई दाढ़ी रखते थे। स्त्रियाँ प्रायः वेणी बाँघती थीं भीर जूड़े का भी रिवाज था जैसा कि नर्त्तकी की मूर्ति से स्पष्ट होता है।

वस्त्रों के कम होने पर भी मोहेंजोदड़ो में घनी-निर्धन, स्त्री-पुरुष सभी को आभूषणों का बड़ा शौक था ग्रौर प्रुंगार में बड़ी श्रिभिरिच थी। स्त्रियों की शिरोभूषा पंखें के श्राकार की थी श्रौर वे सिर पर सोने, चाँदी, ताँवे, घोंघे के शंकु-श्राकार के जेवर पहनती थीं। माथे पर एक चोटीबन्द या फीता होता था। कानों की बालियां और नथों का काफी रिवाज था। खुदाई में कण्ठहारों के कई सुन्दर नमूने मिले हैं। ये लाजवर्द, श्रकीक, गोमेद, संगमुलेमानी, फिरोजा, यशब, श्रादि विविध प्रकार की मणियों की गुरियों की लड़ियों के बने होते थे। मोहेंजोदड़ो में चूड़ियाँ और कंगन बहुत श्रधिक पसन्द किये जाने वाले श्राभूषण थे। न केवल नर्तिकयों की किन्तु देवताओं की बाहें भी चूड़ियों से ढकी होती थीं। स्त्रियों की दो मणि-जटित करधनियाँ भी मिलीं हैं। पुरुष हार, ग्रंगद और ग्रंगूटियाँ पहनते थे और बाल बाँधने के लिए सोने-चाँदी के पतले तारों का व्यवहार करते थे।

हित्रयों की श्रुङ्गार-प्रियता खुदाई में पाये गए सिंगारदानों से सूचित होती है। ये हाथी-दाँत, धातु और मिट्टी के बने हुए हैं। चमकीली मिट्टी के अनेक छोटे-छोटे सिंगारदानों, इत्र तथा विविध प्रकार की छोटी डिब्बियों में लगे सिन्दूर, महावर, काजल आदि के अंशों से यह ज्ञात होता है कि पाँच हजार वर्ष पूर्व उत्तर-पश्चिमी भारत की तरुणियाँ अपनी रूप-सज्जा आधुनिक स्त्रियों की भाँति किया करती थीं, यद्यपि उस समय वर्तमानकाल के जीशे के दर्पण नहीं थे और उन्हें खूब धिस कर चमकाये हुए काँसे के आइनों से सन्तोष करना पड़ता था। स्त्री-पुरुष दोनों बालों की सफाई के लिए काँसे के छोटे उस्तरों का प्रयोग करते थे, क्योंकि ये खुदाई में बहुत अधिक संख्या में पाये गए हैं।

कला-कौशल—सिन्धु-सम्यता की प्रधान कलाएँ मिट्टी के बर्तन, प्रस्तर-मूर्तियाँ मुहरें तथा जेवर बनाना है। मिट्टी के बर्तन चाक पर बनाये जाते थे श्रौर उन्हें श्रावे के बजाय घरती पर बर्तनों के ऊपर ईधन डालकर पकाया जाता था। पकाने से पहले हारमुज (ईरान की खाड़ी) से श्राने वाले गेरू के इन पर एक लाल धज्जी देकर उस पर काले पेण्ट से नाना प्रकार की श्राकृतियाँ बनाई जाती थीं। परस्पर काटने वाले वृत्तों के डिजाइन (तरह या भित्त) इस सम्यता की विशेषता हैं, जो श्रन्यत्र कहीं नहीं मिलते। इसके श्रतिरिक्त त्रिभुज श्रादि श्रनेक ज्यामितिक रूप भी मिलते हैं। पेड़ों तथा पशु-पक्षियों के रूप को भी चित्रित किया जाता था। मोहेंजोदड़ो के श्रधिकांश बर्तन बिलकुल सादे हैं। जो चित्रित हैं, वे प्रायः एक ही रंग के हैं। श्रनेक रंगों से चित्रण के बहुत कम उदाहरण मिलते हैं। बहुवर्णीय मृत्पात्र मोहेंजोदड़ो से ६० मील दक्षिण समरी तथा ११० मील उत्तर-पश्चिम नाल में पाये गए हैं श्रौर वे हड़प्पा-सम्यता के पराने चिह्न समभे जाते हैं। मिट्टी के बर्तनों पर चमकीला लेप (Glaze) चढ़ाने का मी रिवाज था, बिल्लौर को पीस कर तथा उसमें रलेपक द्रच्य जोड़कर मिट्टी के बहुत सुन्दर चिकने बर्तन भी बनाये जाते थे।

कला की दृष्टि से हड़प्पा की दो प्रस्तर-पूर्तियाँ विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। इन्होंने प्रारम्भिक भारतीय कला-सम्बन्धी विचारों में क्रान्ति उत्पन्न की है। मार्श न को इनके निकलने पर कुछ समय तक यह सन्देह बना रहा कि ये प्रागैतिहा सिक नहीं हो सकतीं। इनमें एक तो लाल पत्थर का घड़ है और दूसरी दाई टाँग उठाये एक नर्तक की मूर्ति है, जो संभवतः नटराज शिव हैं। दोनों मूर्तियों की सरलता, सजीवता और यथार्थता यूनानी-कला के ग्राविर्भाव से पहले ग्रन्यत्र कहीं नहीं मिलती।

मुहरों पर सिन्धु-कला भ्रपने सर्वोत्कृष्ट रूप में प्रकट हुई है। ये प्रायः सेलखड़ी के पत्थर की बनी हैं। इन पर भ्रंकित बैल, बाघ, भैस भ्रादि जानवरों के चित्र बड़े सजीव भ्रोर यथार्थ हैं। इन पर कुछ लिपि-चिह्न भी बने हुए हैं, किन्तु ये भ्रभी तक पढ़े नहीं जा सके। कीट तथा ट्राय में पाया जाने वाला स्वास्तिक चिह्न भी इन पर बना हुग्रा हैं। इससे यह भ्रनुमान होता है कि ये मुहरें धार्मिक महत्त्व रखती हैं। यह

कल्पना भी की गई है कि इन्हें मोहेंजोदड़ो-निवासी ग्रपने शरीर पर ताबीजों की भाँति धारण करते थे। नाना प्रकार की मिणयों तथा सोने-चाँदी से बनाये जाने वाले श्राभूषणों की चर्चा पहले की जा चुकी है। कर्पर ग्रीर हाथी-दाँत की कारीगरी भी उस समय काफी उन्नत थी।

उद्योग-धन्धे तथा व्यापार-सिन्ध्-सम्यता का सबसे बड़ा उद्योग कृषि था। हड़प्प। के विशाल ग्रन्नागार से स्पष्ट हैं कि पाँच हजार वर्ष पूर्व भी पं**जाब गेहें के** उत्पादन का बहुत बड़ा केन्द्र था। इस ग्रन्नागार के साथ ही ग्राटा पीसने वाले मजदूरों की ऊखलनुमा चिक्कयाँ ग्रौर निवास-गृह मिले हैं। दुनिया में संघटित उद्योग का यह प्राचीनतम उदाहरण है । कताई-बुनाई भी वहाँ का एक लोकप्रिय उद्योग था, किन्तू .यहाँ का सबसे बड़ा घन्धा व्यापार था। यही इसकी समृद्धि का प्रधान कारण **था।** मोहेंजोदड़ो में पाई गई वस्तुश्रों से यह ज्ञात होता है कि यहाँ के व्यापारी भारत के विभिन्न प्रान्तों तथा विदेशों से अनेक प्रकार की वस्तुएँ मेंगाते थे। मकानों की छतों में हिमालय के ऊँचे ढालों पर उगने वाले देवदारों के पेड़ों की कड़ियाँ पड़ती थीं। दवाइयों के लिये काश्मीर से कूरंग शृङ्ग तथा हिमालय के प्रदेशों से शिलाजीत मँगवाया जाता था, वहाँ का ताँबा, गेरू तथा जामनी स्फटिक बिहार से ग्राता था, जेडाइट का स्रोत वर्मा ग्रौर चीन कहे जाते है। ग्रलवर ग्रौर जयपुर का तांवा, ग्रजमेर का सीसा, राजपूताने की सेलखड़ी श्रौर हरसोंठ मोहेंजोदड़ो में काकी बरता जाता था।,सोना श्रीर फक्साइट मैसूर तथा दक्षिण भारत के साथ व्यापारिक सम्बन्ध का सूचक है। मोहेंजोदड़ो में शंख खम्भात, पाक तथा मनार की खाड़ियों से लाये जाते थे। अतः मोहेंजोदड़ो के व्यापारी उत्तर में हिमालय श्रौर दक्षिण में रामेश्वरम् तक स्वयं 'पहुँचते थे अथवा अन्य मघ्यवर्ती व्यापारियों से इन प्रदेशों का सामान मेंगाते थे।

बैलगाड़ियाँ और गघे उस समय व्यापारिक माल की दुलाई के प्रधान साधन थे, इनके भी कुछ चिह्न मिले हैं। नौकाओं का प्रयोग होता था। मोहेञ्जोदड़ो का विदेशी व्यापार प्रधान रूप से अफगानिस्तान, ईरान और मध्य एशिया के साथ होता था। व्यापार की उन्नति बहुत अधिक संख्या में पाये गए बाटों तथा बटखरों से विदित होती है। इतनी अधिक संख्या में बाट अब तक किसी दूसरे स्थान से नहीं मिले। इन्, बाटों में एक निश्चित अनुपात है। ये चर्ट (Chert) नामक सख्त पत्यर से बड़ी सावधानी से बनाये गए हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि ये राज्याधिकारियों के कड़े निरीक्षण में बनते थे।

सिन्ध-सभ्यता का काल—मोहेंजोदड़ो से पाई गई वस्तुम्रों का मेसोपोटामिया (ईराक) के प्राचीन उर म्रादि शहरों के उत्खनन से निकले सुमेरी-सम्यता के पदायों के साथ गहरा सादृश्य पाया गया है। कुछ भारतीय मुहरें भी वहाँ पाई गई हैं। मतः मोहेंजोदड़ो की सम्यता का काल-निर्घारण सुमेरी-सम्यता के माधार, पर किया गया गया है। पहले इस सम्यता की सबसे उपरली बस्ती का काल २७५० ई० पू० समस्म

जाता था। मोहेंजोदड़ो में बस्तियों के सात स्तर मिले हैं। ट्राय ग्रादि में ऐसे प्रत्येक स्तर को १०० वर्ष का समय दिया जाता है। मोहें जोदड़ो में बाढ़ म्रादि के कारण नई बस्तियाँ जल्दी बसती रही हैं। ग्रतः यहाँ के सात स्तरों के विकसित होने काः समय ५०० वर्ष ही माना गया है, ग्रतः पहले इसके सात स्तरों का काल २२५०-२७५० ई० पू० माना जाता था, किन्तु बाद में मेसोपोटामिया के तिथि-क्रम में परिवर्तन होने तथा सुमेर, एलम व मिस्र के चित्रित मृत्पात्रों की समानता के ग्राधार पर इस सम्यता का ग्रादिकाल लगभग २५०० ई० पूर्व समक्षा गया । इस सम्बन्ध में मोहेंजोदड़ो की कुछ विशेषताएँ स्मरणीय हैं। यहाँ की सबसे निचली तह के बाद पानी निकल ग्राने से इस सम्यता की ग्रारम्भिक दशा का कुछ परिचय नहीं मिलता। सातों तहों के शहरों में इतना अधिक साम्य है कि ऐसा प्रतीत होता है कि चिरकाल तक दक्षिणी ग्रमरीका की सम्यता की भाँति यह भी एक ही ग्रवस्था में सर्वथा अपरिवर्तित बनी रही। यह सम्यता इतने उन्नत रूप में है कि इसके विकसित होने में .काफ़ी समय लगा होगा । सौभाग्यवश कुछ अन्य स्थानों से मोहेंजोदड़ो से पहली और पिछली सम्यतास्रों का पता लगा है। स्रमरी (सिन्ध) की पुरानी सम्यता ३००० हजार ई० पू० की है। इसके बाद मोहेंजोदड़ो तथा हड़प्पा की सम्यतास्रों का विकास हुआ और इनके बाद फुकर और भंगर सम्यताएँ फली-फुलीं।

सिन्धु-सम्यता के निर्माता—मोहंजोदड़ो तथा हड़प्पा में मूल ग्राग्नेयाभ, भूमध्यसागरीय, ग्राल्पाइनी ग्रीर मंगोल नामक चार नस्लों के ग्रस्थि-पञ्जर पाये गए, हैं, किन्तु इनमें प्रधानता भूमध्यसागरीय नस्ल की है। यह स्पष्ट है कि इस सम्यता में काफी ग्रन्तः मिश्रण था। महान् व्यापारिक केन्द्र होने से इन शहरों में विभिन्न देशों भौर जातियों के व्यापारी ग्राते थे। इस सम्यता के निर्माताग्रों के द्रविड़, ब्राहुई, सुमेरियन, पणि, ग्रसुर, व्रात्य, दास, नाग ग्रथवा ग्रायं होने की ग्रनेक कल्पनाएँ की गई. हैं। इस समय इन्हें द्रविड़ मानने वालों का बहुमत है, किन्तु इसमें कई दोष हैं। दोनों की ग्रन्त्येष्ट-पद्धति में बहुत बड़ा ग्रन्तर है। यह भी बड़े ग्राश्चर्य की बात हैं। के द्रविड़ों की सम्यता होते हुए भी वर्तमान द्रविड़-प्रधान दक्षिणी भारत में इसके कोई ग्रवशेष नहीं मिले, ग्रतः इस सम्यता के द्रविड़ों द्वारा निर्माण होने में पर्याप्त सन्देह हैं। इस विषय में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता।

सिन्धु-सभ्यता एक उल्का तारे की तरह प्रतीत होता है जो सहसा ग्रज्ञात. प्रदेश से प्रकट होकर कुछ समय के लिए खूब चमकता है। इसका उद्गम ग्रनिश्चत है भीर अन्त के सम्बन्ध में भी यही कल्पना है कि बाढ़ और ग्राक्रान्ता इसके आकस्मिक ग्रवसान के प्रधान कारण थे। यह निश्चित नहीं कि ये ग्राक्रमणकारी भायं थे या ग्रन्य कोई जाति। वैदिक ग्रायों से इनका क्या सम्बन्ध था यह भी बड़ा जिटल प्रश्न है। मोहेंजोदड़ो की लिपि पढ़े जाने के बाद ही इन समस्याग्रों का समाधान होगा।

श्रमी तक मोहेंजोदड़ो की सम्यता की समाप्ति के काल १५०० ई० पू० से छठी शती ई० पू० तक के काल को भारतीय पुरातत्व का श्रम्थ युग कहा जाता था। क्योंकि इस काल पर श्रम्थकार का पर्दा पड़ा हुश्रा था। पिछले १५ वर्षों में भारत के पुरातत्व विभाग ने ऐसे स्थानों की खुदाई विशेष रूप से करायी है, जो इस श्रम्थ-युग पर प्रकाश डाल सकें। ऐसी खुदाई हस्तिनापुर (जि० मेरठ), श्रारिकमेडू (पाँडिचेरी के निकट), शिशुपालगढ़ (उड़ीसा), कुम्हारहाट (प्राचीन पाटिलपुत्र), कौशाम्बी (जि० इलाहाबाद के निकट कोसम), तामलुक (जि० मिदनापुर), राजगिर (बिहार), रोपड़ (जि० श्रम्बाला), नेवासा (श्रहमदनगर), महेश्वर, उज्जैन, शालिहुँडम् (श्री काकुलम्-श्रान्ध्रप्रदेश), रंगपुर (जि० भालावाड़) तथा लोखल (जि० श्रहमदाबाद) में हुई है। उनमें श्रन्तिम स्थान की खुदाई मोहेंजोदड़ो सम्यता की दृष्टि से श्रसाधारण महत्त्व रखती है। श्रतः यहाँ उसका संक्षिप्त परिचय दिया जाना श्रावश्यक प्रतीत होता है।

लोयल को खुदाई—यह स्थान गुजरात राज्य के ग्रहमदाबाद जिले में खम्भात की खाड़ी के निकट है, दो मील के घरे में फैला हुग्रा है तथा समीपवर्ती मैदान से १८ फुट ऊँचा उठा हुग्रा टीला है। पिछले कई वर्षों से यहाँ पुरातत्वीय खुदाई हो रही है। भारत-विभाजन के पश्चात् सिन्धु-सम्यता के प्रधान स्थान मोहेंजोइड़ो तथा हड़प्पा पाकिस्तान में चले गये। इस पर भारतीय पुरातत्वज्ञों ने इस सम्यता के ग्रन्य ऐसे स्थानों की खोज ग्रारम्भ की, जो सिन्धु-सम्यता के उद्गम-विकास ग्रीर हास की समस्याग्रों पर प्रकाश डाल सकें। १६५४ से १६५६ तक पुरातत्वीय ग्रन्वेषण द्वारा कच्छ तथा गुजरात में ऐसे साठ स्थानों का पता लगा। इनमें सबसे महत्त्वपूर्ण स्थान लोयल है। यहाँ से ग्रब तक १७००० पुरातत्वीय वस्तुएँ तथा ग्रवशेष मिल चुके हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि प्राचीन काल में मोहेंजोदड़ो के सामुद्रिक व्यापारियों को लोधल ने कई कारणों से आकृष्ट किया। यह एक नदी के मुहाने पर बड़ा सुरक्षित बन्दरगाह है, यहाँ से नदी के मार्ग द्वारा प्रचुर मात्रा में कपास तथा गेहूँ उत्पन्न करने वाले गुजरात के शस्यश्यामल मैदान में सुगमता से पहुँचा जा सकता है। उत्बनन से यह प्रतीत होता है कि इस बन्दरगाह को बसाने वालों में तथा इसे नप्ट करने वाली नदी की बाढ़ में निरन्तर संघर्ष चलता रहा। कम से कम चार वार भीषण बाढ़ ने इस नगर को विष्वस्त किया था। तीसरी बार की बाढ़ से नगरवासी समूची जनता को भारी क्षति उठाकर यहाँ से हटना पड़ा। बाढ़ से नगर की रक्षा के लिये बनाये गयें कई बड़े चबूतरे (Platform) खुदाई में मिले हैं। यहाँ २० फुट की गहराई तक पाँच बार इसके बसने के प्रमाण मिले हैं। किन्तु संस्कृति की दृष्टि से इन पाँच बस्तियों को दो भागों में बाँटा जाता है—पहली अवस्था लोयल ए (Lothal A) कहलाती है, यह २५६० ई० पू० से १५०० ई० पू० तक रहने वाली वास्तिवक एवं परिपक्त हड़प्पा संस्कृति वाली दशा है। दूसरी लोयल बी (Lothal B) १५०० ई० कूं

से १००० ई० पू० तक रही है, यह हड़प्पा संस्कृति की ह्नासकालीन दंशा है। यद्यपि लोथल हड़प्पा से १००० मील की दूरी पर बसा हुग्रा है, किन्तु यहाँ की पहली ग्रवस्था हड़प्पा की संस्कृति से गहरी समानता रखती है।

ग्रपने समृद्धिकाल में लोथल मोहेंजोदड़ो तथा हड़प्पा की भाँति सुनियोजित (Well Planned) नगर था, पूर्व योजना के अनुसार छः श्रायताकार खण्डों में बसाया गया था। दक्षिणी भाग के तीन खण्ड ग्रधिक ऊँचाई पर बसे हुए थे। बस्ती के उत्तरपूर्व में कब्रिस्तान तथा पूर्व में किश्तियों और जहाजों के ठहरने का स्थान-पत्तन या बन्दरगाह (Dockyard) था। चार सड़कों ग्रीर छोटे पथ खुदाई द्वारा प्रकाश में ग्रा चुके हैं। एक सड़क के उत्तर में सीधी पंक्ति में बने हुए १२ मकान मिले हैं, इन सब में स्नानागार हैं श्रीर इनका सम्बन्ध एक सार्वजनिक नाली (Public Drain) के साथ है। यहाँ की प्रणाली व्यवस्था (Drainage System) हडप्पा मोहें जोदड़ों के शहरों जैसी है। नालियाँ खुली ग्रीर ढकी हुई दोनों प्रकार की हैं। नालियों को साफ करने तथा कूड़ा-कचरा डालने के लिए हौदियाँ तथा सोस्ता गढ़े (Soak pits) बने हुए हैं। घरों की फर्शबन्दी ईंटों से की गई है। दक्षिणी भाग में बाद से रक्षा के लिए विशेष व्यवस्था की गई है, इससे यह प्रतीत होता है कि इस हिस्से में सामाजिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण समभे जाने वाले व्यक्ति रहते थे। 'निचली बस्ती' के केन्द्र में बाजार है। बाजार में दोनों श्रोर दुकानें हैं। इनमें मिले श्रवशेषों के कारण एक ठठेरे तथा चूड़ी वाले की दुकानें पहचानी गई हैं। एक व्यापारी के घर से सेलखड़ी (Steatite) की मुहरें, ताँबे की चूड़ी, नौ स्वर्णाभूषण (Gold pendants) तथा हड्प्पा संस्कृति के समान विभिन्न प्रकार के मृत्पात्र मिले हैं। निचली बस्ती के पश्चिमी खण्ड में गुरियाँ (Beads) बनाने का कारसाना र्मिला है।

नगर के पूर्व में जहाजों तथा किश्तियों के ठहरने के लिए एक विशाल नौपत्तन (Dockyard) बना हुआ है। हड़प्पा संस्कृति बालों द्वारा ईटों द्वारा बनाई हुई यह सबसे बड़ी रचना (७२० फीट × १२० फीट) है। लोथल के निकट गोषा का बन्दरगाह है, यहाँ आज तक ज्वार के समय किश्तियों को ठहराने के लिए कच्ची मिट्टी के बाँघ से बना हुआ नौपत्तन है। किन्तु लोथल का नौपत्तन अधिक अच्छा था, इसमें बाँघ बनाने के लिए भट्टे में पकाई हुई इंटों का प्रयोग किया गया था। समुद्र के पास स्थल के भीतर जाने वाला ३२ फीट चौड़ा जलमार्ग खोदा गया था। धूर्व की भोर बनाए गये बाँघ में इतना ही चौड़ा रास्ता रखा गया भौर ज्वार के समय समुद्र में पानी बढ़ने पर इस मार्ग से नौकार्ये इस पत्तन में आ जाती थीं। माटे के समय में भी पत्तन में पानी बनाये रखने के लिए एक छोटी दीवार बनाई गई थी। इसिणी दिशा में बने बाँघ में भावश्यकता से अधिक पानी को निकासने के लिए एक प्रणाली (Spill channel) बनी हुई थी। इस पर लगे हुए लकड़ी के दरवाजों से पानी के स्तर को भी नियन्त्रित किया जाता था। पहिच्छी बाँघ के पास द०० कुट

न्लम्बा प्लेटफार्म किश्तियों और जहाजों का माल उतारने तथा चढ़ाने के लिये बना हुआ था। यहाँ पत्थर के कुछ लंगर तथा मस्तूल वाली नौका की एक मृण्मूर्ति भी मिली है। इसके अतिरिक्त बन्दरगाह के सामने कच्ची इंटों से बने १२ फीट ऊँचे, १३५ फीट चौड़े तथा १४५ फीट लम्बे प्लेटफार्म पर कच्ची इंटों से बने १२ ठोस घनाकार खड (Solid cubical Blocks) मिले हैं। यहाँ से सिन्धु सम्यता के लेखवाली ७५ मुहरें और पशु मूर्तियाँ मिली हैं। इन से यह कल्पना की गयी है कि व्यहाँ मिट्टी की बनी हुई छोटी मूर्तियों तथा वस्नुओं को पकाया जाता था।

इस स्थान की खुदाई से हड़प्पा संस्कृति के धार्मिक विश्वासों पर भी सुन्दर 'प्रकाश पड़ा है। यहाँ कई घरों में कच्ची ईटों के आयताकार या गोलाकार घेरे मिले हैं, इनमें राख, उंगलियों के निशानों से श्रंकित गोलियाँ, पकाई मिट्टी के तिकोने दुकड़े पाये गये हैं। सम्भवतः ये हवन कुण्ड थे और यहाँ के निवासी अग्निपूजा, अग्निहोत्र आदि करते थे। दो घरों में कर्मकाण्ड में प्रयुक्त होने वाले चित्रित घड़े भी मिले हैं। एक घेरे में बैल की पुरानी जली हुई हुड्डी, राख, मिट्टी के ठीकरे, स्वर्णालंकरण पाये गये हैं। इन वस्तुओं से यह परिणाम निकाला गया है कि शायद यहाँ पशुमेघ की परिपाटी प्रवित्त थी। तीन कबों में दो शरीरों के अवशेष पाए गये हैं। यदि भावी वैज्ञानिक अनुसन्धान से यह सिद्ध हो जाता है कि ये नर-नारी के अवशेष हैं, तो यह मानना पड़ेगा कि हड़प्पा संस्कृति में पित की मृत्यु पर पत्नी के सती होने की पद्धित प्रचलित थी।

पश्चिमी भारत के तट पर एक प्रधान बन्दरगाह होने के कारण लोथल का किंदिशों के साथ सम्बन्ध था। यहाँ से मिले हुए कुछ मृत्पात्र मेसोपाटामिया में उर नामक स्थान के अलउबैद और उसके स्तरों (Levels) में से मिले मृत्पात्रों से कुछ सादृश्य रखते हैं, एक मृण्मूर्ति की तीखी नाक सुमेरियन मूर्तियों का स्मरण कराती है। १५०० ई० पू० के लगभग नदी की भीषण बाढ़ सं साबरमती नदी की घाटी की इस संस्कृति का अन्त हो गया। लोथल में प्राप्त वस्तुओं के सूक्ष्म अध्ययन से सिन्धु-सम्यता की जटिल समस्याओं पर भविष्य में नया प्रकाश पड़ने की आशा है।

# वैदिक साहित्य ग्रीर संस्कृति

वेदों का महत्त्व—भारतीय संस्कृति का मूल वेद हैं। ये हमारे सबसे पुराने धर्मग्रन्थ हैं ग्रौद हिन्दू धर्न का मुख्य ग्राधार हैं। इसीलिए हमारे यहाँ जो-कुछ वेद-विहित
है, वह धर्म समका जाता है ग्रौर उसके प्रतिकूल स्मृतियों ग्रौर पुगणों में प्रतिपादन
होने पर भी ग्रधमं है। न केवल धार्मिक किन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से भी वेदों का
ग्रसाधारण महत्त्व है। वैदिक युग के ग्रायों की संस्कृति ग्रौर सम्यता जानने का एकमात्र साधन यही है। विश्व के बाङ्मय में इनसे प्राचीनतम कोई पुस्तक नहीं है।
मानव जाति ग्रौर विशेषतः ग्रायं जाति ने ग्रपने शैशव में धर्म ग्रौर समाज का किस
प्रकार विकास किया, इसका ज्ञान वेदों से ही मिलता है। ग्रार्य भाषाग्रों का मूल
स्वरूप निर्धारित करने में वैदिक भाषा बहुत ग्रविक सहायक मिद्ध हुई है।

वैदिक साहित्य—हमारी संस्कृति के प्राचीनतम स्वरूप पर प्रकाश डालने वाला वैदिक साहित्य निम्न भागों में बँटा है— (१) संहिता, (२) ब्राह्मण श्रीर आरण्यक, (३) उपनिषद्, (४) वेदांग, (४) सूत्र-साहित्य ।

संहिता—संहिता का ग्रर्थ है संग्रह । संहिताओं में देवताग्रों के स्तुतिपरका मंत्रों का संकलन है । संहिताएँ चार हैं (१) ऋक्, (२) यजु, (३) साम, (४) अथर्व । इन संहिताग्रों के संकलन का श्रेय महाभारत के रचियता महिष कृष्णद्वैपायन वेदव्यास को दिया जाता है । वेदव्यास का ग्राशय है—वेद का वर्गों करण करने वाला । वेद का ग्रयं है ज्ञान । वेदव्यास ने ग्रपने समय के सम्पूर्ण ज्ञान का ग्राधुनिक विश्व-कोष-निर्माताग्रों की भाँति वर्गों करण किया । यह स्मरण रखना चाहिए, वह इस ज्ञान का संपादक है, निर्माता नहीं । प्राचीन परम्परा के ग्रनुसार वेद नित्य ग्रीर ग्रपौरुषेय हैं । उनकी कभी मनुष्य द्वारा रचना नहीं हुई । सृष्टि के ग्रारम्भ में परमात्मा के इनका प्रकाश ग्रान, वायु, ग्रादित्य ग्रीर ग्रंगिरा नामक ऋषियों को दिया । प्रत्येक वैदिक मन्त्र का देवता ग्रीर ऋषि होता है । मन्त्र में जिसकी स्तुति की जाय वह उस मन्त्र का देवता है ग्रीर जिसने मन्त्र के ग्रयं का सर्वप्रयम दर्शन किया हो वह उसका ऋषि है । पाश्चात्य विद्वान् ऋषियों को ही वेदमन्त्रों का रचियता मानते हैं । वैदिक साहित्य को श्रुति भी कहा जाता है, क्योंकि पुराने ऋषियों ने इस साहित्य को श्रवण-परम्परा से ग्रहण किया था । बाद में इस ज्ञान को स्मरण करके जो नए ग्रन्थ लिखे वए, वे स्मृति कहलाए । श्रुति के शीर्ष-स्थान पर उपर्युक्त चार संहिताएँ हैं।

ऋग्वेद — ऋग्वेद में १०,६०० मन्त्र ग्रीर १,०२८ सूक्त हैं, ये दस मण्डलों में विभक्त हैं। सूक्तों में देवताग्रों की स्तुतियाँ हैं, ये बड़ी भव्य उदात्त ग्रीर काव्यमयी हैं। इनमें कल्पना की नवीनता, वर्णन की प्रौढ़ता ग्रीर प्रतिभा की ऊँची उड़ान मिलती है। 'उषा' ग्रादि कई देवताग्रों के वर्णन बड़े हृदयग्राही हैं। पाश्चात्य विद्वान ऋग्वेद की संहिता को सबसे प्राचीन मानते हैं, उनका विचार है कि इसके ग्रधिकांग सूक्तों की रचना पंजाब में हुई। उस समय ग्रार्थ ग्रफ़ग़ानिस्तान से गंगा-यमुना तक के प्रदेश में फैले हुए थे। उनके मत में ऋग्वेद में कुभा (कावुल), मुवास्तु (स्वात), क्रमु (कुरंम), गोमती (गोमल), सिन्धु, गंगा, यमुना, सरस्वती तथा पंजाव की पाँच नदियों शतद्व (सतलुज), बिपाश (व्यास), परुष्णी (रावी), ग्रमिक्ती (चनाब), ग्रीर वितस्ता (भेलम) का उल्लेख है। इन नदियों से सिञ्चित प्रदेश भारत में ग्रार्य-सम्यता का जन्म-स्थान माना जाता है।

यजुर्वेद — इसमें यज्ञ के मन्त्रों का संग्रह है, इनका प्रयोग यज्ञ के समय ग्रध्वर्युं नामक पुरोहित किया करता था। यजुर्वेद में ४० ग्रध्याय हैं। पाश्चात्य विद्वान् इसे ऋग्वेद से काफी समय बाद का मानते हैं। ऋग्वेद में ग्रायों का कार्य-क्षेत्र पंजात्र है, इसमें कुरु-पांचाल। कुरु सतलुज यमुना का मध्यवर्ती भू-भाग (वर्तमान अम्बाला डिवी-जन) है ग्रीर पांचाल गंगा-यमुना का दोग्राव। इसी समय से गंगा-यमुना का प्रदेश ग्रायं सम्यता का केन्द्र हो गया। ऋग्वेद का धर्म उपामना-प्रधान था, किन्तु यजुर्वेद का यज्ञ-प्रधान। यज्ञों का प्रधान्य होने से ब्राह्मणों का महत्त्व बढ़ने लगा। यजुर्वेद के दो भेद हैं — कृष्ण यजुः ग्रीर शुक्ल यजुः। दोनों के स्वरूप में वड़ा ग्रन्तर है, पहले में केवल मन्त्रों का संग्रह है ग्रीर दूसरे में छन्दोबद्ध मन्त्रों के साथ गद्यात्मक माग भी है।

सामवेद — इसमें गेय मन्त्रों का संग्रह है। यज्ञ के ग्रवसर पर जिस देवता के लिए होम किया जाता था उसे बुलाने के लिए उद्गाता उचित स्वर में उस देवता का स्तुति-मन्त्र गाता था। इस गायन को 'साम' कहते थे। प्रायः ऋचाएँ ही गाई। जाती थीं। ग्रतः समस्त सामवेद में ऋचाएँ ही हैं। इनकी संख्या १,५४६ है। इनमें से केवल ७५ ही नई हैं, बाकी सब ऋग्वेद से ली गई हैं। भारतीय संगीत का मूल सामवेद में उपलब्ध होता है।

श्रथवंदेद—इसका यज्ञों से बहुत कम सम्बन्ध है। इसमें श्रायुर्वेद-सम्बन्धी सामग्री श्रधिक है। इसका प्रतिपाद्य विषय विभिन्न प्रकार की श्रीषधियाँ, ज्वर, पीलिया, सपंदंश, विष के प्रभाव को दूर करने के मन्त्र, सूर्य की स्वास्थ्यशिवत, रोगोत्पा-दक कीटाएगुश्रों तथा विभिन्न बीमारियों को नष्ट करने के उपाय हैं। पाश्चात्य विद्वान् इसे जादू टोने श्रीर श्रन्ध-विश्वास का भण्डार मानते हैं। वे इसमें श्रायं श्रीर श्रनार्य पामिक विचारों का सम्मिश्रण देखते हैं, किन्तु वस्तुतः इसमें राजनीति तथा समाज-सास्त्र के श्रनेक ऊँचे सिद्धान्त हैं। इसमें २० काण्ड, ३४ प्रपाठक, १११ श्रनुवाह,

७३१ सूक्त तथा ४,८३६ मन्त्र हैं। इनमें १,२०० के लगभग मन्त्र ऋग्वेद से लिए गए हैं।

शालाएँ—प्राचीन काल में वेदों की रक्षा गुरु-शिष्य-परम्परा द्वारा होती थी। इनका लिखित एवं निश्चित स्वरूप न होने से वेदों के स्वरूप में कुछ भेद ग्राने लगा ग्रौर इनकी शाखाग्रों का विकास हुग्रा। ऋग्वेद की पाँच शाखाएँ थीं:—शाकल, बाष्कल, ग्राश्वलायन, शांखायन व माण्डूकेय। इनमें ग्रव पहली शाखा ही उपलब्ध होती है। शुक्ल यजुर्वेद की दो प्रधान शाखाएँ हैं—माध्यंदिन ग्रौर काण्व। पहली उत्तरी भारत में मिलती है ग्रौर दूसरी महाराष्ट्र में। इनमें ग्रधिक भेद नहीं है। कृष्ण यजुर्वेद की ग्राजकल चार शाखाएँ मिलती हैं—तैत्तरीय मैत्रायणी, काठक, कठ तथा कापिष्ठल संहिता। इनमें दूसरी-तीसरी पहली से मिलती हैं, कम में ही थोड़ा ग्रन्तर है, चौथी संहिता ग्राधी ही मिली है। सामवेद की शाखाएँ थीं:—कौथुम ग्रौर राणायनीय। इनमें कौथुम का केवल सातवाँ प्रपाठक मिलता है। ग्रथवंवेद की दो शाखाएँ उपलब्ध हैं—पैप्पलाद ग्रौर शौनक।

बाह्मण प्रन्थ—संहिताय्रों के वाद ब्राह्मण-प्रन्थों का निर्माण हुग्रा । इनमें यज्ञों के कर्म-काण्ड का विस्तृत वर्णन है, साथ ही शब्दों की ब्युत्पत्तियाँ तथा प्राचीन राजाओं और ऋषियों की कथाएँ तथा सृष्टि-सम्बन्धी विचार हैं। प्रत्येक वेद के म्रापने ब्राह्मण हैं। ऋग्वेद के दो ब्राह्मण हैं—(१) ऐतरेय स्रौर (२) कौषीतकी । ऐतरेय में ४० ग्रध्याय ग्रौर ग्राठ पंचिकाएँ हैं, इसमें ग्रग्निप्टोम, गवामयन, द्वादशाह न्नादि सोमयागों, ग्रग्निहोत्र तथा राज्याभिषेक का विस्तृत वर्गान है। कौषीतकी (शांखायन) में ३० ग्रध्याय हैं परन्तु विषय ऐतरेय ब्राह्मण जैसा ही है। इनसे तत्कालीन इतिहास पर काफी प्रकाश पड़ता है। ऐतरेय में शुनःशेप की प्रसिद्ध कथा है। कौषीतकी से प्रतीत होता है कि उत्तर भारत में भाषा के सम्यक् अध्ययन पर बहुत बल दिया जाता था। शुक्ल यजुर्वेद का ब्राह्मण शतपथ के नाम से प्रसिद्ध है, क्योंकि इसमें १०० ग्रध्याय हैं। ऋग्वेद के बाद प्राचीन इतिहास की सबसे ग्रधिक जानकारी इसी से मिलती है। इसमें यज्ञों के विस्तृत वर्रान के साथ अनेक प्राचीन श्राख्यानों, व्युत्पत्तियों तथा सामाजिक बातों का वर्णन है। इसके समय में कुरु-पांचाल आर्य संस्कृति का केन्द्र था, इसमें पुरुरवा और उर्वशी की प्रणय-गाथा, च्यवन ऋषि तथा महाप्रलय का ग्रास्यान, जनमेजय, शकुन्तला श्रौर भरत का उल्लेख है। सामवेद के ग्रनेक ब्राह्मणों में से पंचिंवश या ताण्ड्य ही महत्त्वपूर्ण है। ग्रथवंवेद का ब्राह्मण 'गोपथ' के नाम से प्रसिद्ध है।

श्चारण्यक — ब्राह्मणों के अन्त में कुछ ऐसे अघ्याय भी मिलते हैं जो गाँवों या नगरों में नहीं पढ़े जाते थे। उनका अघ्ययन-अघ्यापन गाँवों से दूर अरण्यों (वनों)में होता था। अतः इन्हें आरण्यक कहते हैं। गृहस्थाश्रम में यज्ञ-विधि का निर्देश करने के लिए ब्राह्मण-ग्रन्थ उपयोगी थे और उसके बाद वानप्रस्थ आश्रम में बनवासी आर्य

यज्ञ के रहस्यों और दार्शनिक तत्त्वों का विवेचन करने वाले ग्रारण्यकों का ग्रघ्ययन करते थे। उपनिपदों का इन्हीं ग्रारण्यकों से विकास हुग्रा।

उपनिषद् — उपनिषदों में मानव-जीवन ग्रीर विश्व के गूढ़तम प्रश्नों को सुलफाने का प्रयत्न किया गया है। ये भारतीय ग्रध्यात्म शास्त्र के देवीप्यमान रत्न हैं। इनका मुख्य विषय ब्रह्मविद्या का प्रतिपादन है। वैदिक साहित्य में इनका स्थान सबसे ग्रंत में होने से ये 'वेदान्त' भी कहलाते हैं। इनमें जीव ग्रीर ब्रह्म की एकता के प्रतिपादन द्वारा ऊँची-से-ऊँची दार्शनिक उड़ान ली गई है। भारतीय ऋषियों ने गंभीर-तम चिन्तन से जिन ग्राध्यात्मिक तत्त्वों का साक्षात्कार किया, उपनिपद् उनका ग्रमूल्य कोप हैं। इनमें ग्रनेक शतकों की तत्त्व-चिन्ता का परिणाम है। मुक्तिकोपनिषद् में चारों वेदों से सम्बद्ध १०२ उपनिषद् गिनाये गए हैं, किंतु ११ उपनिषद् ही ग्रधिक प्रसिद्ध हैं: —ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुण्डक, माण्डूक्य, तैत्तिरीय, ऐतरेय, छान्दोग्य, बृहदारण्यक ग्रौर श्वेताश्वतर। इनमें छान्दोग्य ग्रौर वृहदारण्यक ग्रौर श्वेताश्वतर। इनमें छान्दोग्य ग्रौर वृहदारण्यक ग्रीस्व हीं।

1

सूत्र-साहित्य—वैदिक साहित्य के विशाल एवं जटिल होने पर कर्मकाण्ड से सम्बद्ध सिद्धान्तों को एक नवीन रूप दिया गया। कम-से-कम शब्दों में अधिक-से-अधिक अर्थ-प्रतिपादन करने वाले छोटे-छोटे वाक्यों में सब महत्त्वपूर्ण विधि-विधान प्रकट किये जाने लगे। इन सार गिंभत वाक्यों को सूत्र कहा जाता था। कर्मकाण्ड-सम्बन्धी सूत्र-साहित्य को चार भागों में बाँटा गया—(१) श्रौत सूत्र, (२) गृह्य सूत्र, (३) धर्मसूत्र, और (४) शुल्ब सूत्र। पहले में वैदिक यज्ञ सम्बन्धी कर्मकाण्ड का वर्णान है, दूसरे में गृहस्थ के दैनिक यज्ञों का, तीसरे में सामाजिक नियमों का और चौथे में यज्ञ-वेदियों के निर्माण का। श्रौत का अर्थ है श्रुति (वेद) से सम्बद्ध यज्ञ-याग। अतः श्रौत सूत्रों में तीन प्रकार की अग्नियों के आधान, अग्निहोत्र, दर्श-पौर्णमास, चातुर्मास्यादि साधारण यज्ञों तथा अग्निष्टोम आदि सोमयागों का वर्णन है। ये भारत की प्राचीन यज्ञ-पद्धति पर बहुत प्रकाश डालते हैं। ऋग्वेद के दो श्रौत सूत्र हैं—शाखायन और आश्वलायन। शुक्ल यजुर्वेद का एक:—कात्यायन, कृष्ण यजुर्वेद के छः सूत्र हैं:—आपस्तम्ब, हिरण्यकेशी, बौधायन, भारद्धाज, मानव, वैद्यानस। सामवेद के लाट्यायन, द्वाह्यायण और आर्षेय नामक तीन सूत्र हैं। अथवंवेद का एक ही वैतान सूत्र है।

गृह्य सूत्र—इनमें उन ग्राचारों तथा जन्म से मरण पर्यन्त किये जाने वाले संस्कारों का वर्णन है जिनका ग्रनुष्ठान प्रत्येक हिन्दू-गृहस्थ के लिए ग्रावश्यक सममा जाता था। उपनयन ग्रीर विवाह-संस्कार का विस्तार से वर्णन है। इन ग्रन्थों के अध्ययन से प्राचीन भारतीय समाज के घरेलू ग्राचार-विचार का तथा विभिन्न प्रान्तों के रीति-रिवाज का परिचय पूर्ण रूप से हो जाता है। ऋग्वेद के गृह्य सूत्र शांखायन भीर ग्राश्वलायन हैं। ग्रुक्ल यजुर्वेद का पारस्कर, कृष्ण यजुर्वेद के ग्रापस्तम्ब, हिरण्य-

केशी, बौधायन, मानव, काठक, वैखानस, सामवेद के गोभिल तथा खादिर श्रीर अथर्ववेद का कौशिक । इनमें गोभिल प्राचीनतम है।

1

धर्म सूत्र—धर्म सूत्रों में सामाजिक जीवन के नियमों का विस्तार से प्रति-पादन है। वर्णाश्रम-धर्म की विवेचना करते हुए ब्रह्मचारी, गृहस्थ व राजा के कर्त्तं क्यों, विवाह के भेदों, दाय की व्यवस्था, निषिद्ध भोजन, शुद्धि, प्रायिश्वत ग्रादि का विशेष वर्णान है। इन्ही धर्म सूत्रों से ग्रागे चलकर स्मृतियों की उत्पत्ति हुई, जिनकी व्यवस्थाएँ हिन्दू-समाज में ग्राज तक माननीय समभी जाती हैं। वेद से सम्बद्ध केवल तीन धर्म सूत्र ही ग्रव तक उपलब्ध हो सके हैं—ग्रापस्तम्ब, हिरण्यकेशी व बौधायन। ये यजुर्वेद की तैत्तिरीय शाखा से सम्बद्ध हैं। ग्रन्य धर्म सूत्रों में गौतम ग्रौर विशष्ठ उल्लेखनीय हैं।

श्चुत्ब सृत्र—इनका सम्बन्ध श्रौत सूत्रों से है। शुल्ब का श्रर्थ है मापने का डोरा। श्रपने नाम के ग्रेनुसार शुल्व सूत्रों में यज्ञ-वेदियों को नापना, उनके लिए स्थान का चुनना तथा उनके निर्माण श्रादि विषयों का विस्तृत वर्णन है। ये भारतीय ज्यामिति के प्राचीनतम ग्रन्थ हैं।

वेदांग—काफी समय बीतने के बाद वैदिक साहित्य जटिल एवं किंठन प्रतीत होने लगा। उस समय वेद के ग्रर्थ तथा विषयों का स्पष्टीकरण करने के लिए अनेक सूत्र-ग्रन्थ लिखे जाने लगे। इसलिए इन्हें वेदांग कहा गया। वेदांग छः हैं—शिक्षा, छन्द, व्याकरण, निरुक्त, कल्प तथा ज्योतिष। पहले चार वेद मन्त्रों के गुद्ध उच्चारण और ग्रथं समभने के लिए तथा अन्तिम दो धार्मिक कर्मकाण्ड श्रीर यज्ञों का समय जानने के लिए ग्रावश्यक हैं। व्याकरण को वेद का मुख कहा जाता है, ज्योतिष को नेत्र, निरुक्त को श्रीत्र, कल्प को हाथ, शिक्षा को नासिका तथा छन्द को दोनों पैर।

शिक्षा—उन ग्रन्थों को शिक्षा कहते हैं, जिनकी सहायता से वेदों के उच्चारण का गुद्ध ज्ञान प्राप्त होता था। वेद-पाठ में स्वरों का विशेष महत्त्व था। इनकी शिक्षा के लिए पृथक् वेदांग बनाया गया। इसमें वर्णों के उच्चारण के ग्रनेक नियम दिये गए हैं। मंसार में उच्चारण-जास्त्र की वैज्ञानिक विवेचना करने वाले पहले ग्रन्थ यही हैं। ये वेदों की विभिन्न शाखाओं से सम्बन्ध रखते हैं ग्रौर प्रातिशास्य कहलाते हैं। ऋग्वेद, ग्रथवंवेद, वाजसनेयी व तैत्तिरीय संहिता के प्रातिशास्य मिलते हैं। बाद में इनके ग्राधार पर शिक्षा-ग्रन्थ लिखे गए। इनमें ग्रुवल यजुर्वेद की याज्ञवल्वय-शिक्षा, सामवेद की नारद-शिक्षा ग्रौर पाणिनि की पाणिनीय-शिक्षा मुख्य हैं।

छंद — वैदिक मन्त्र छन्दोबद्ध हैं। छन्दों का ठीक ज्ञान प्राप्त किये बिना, वेद-मन्त्रों का शुद्ध उच्चारण नहीं हो सकता। ग्रतः छन्दों की विस्तृत विवेचना ग्रावश्यक समभी गई। गौनक मुनि के ऋन्प्रातिशास्य में, शांखायन श्रौतसूत्र में तथा सामवेद से सम्बद्ध निदान सूत्र में इस शास्त्र का व्यवस्थित वर्णन है। किन्तु इस वेदांग का ण्क-मात्र स्वतन्त्र ग्रंथ पिंगलाचार्य-प्रणीत छन्दःसूत्र है । इसमें वैदिक ग्रीर लौकिक दोनों प्रकार के छन्दों का वर्णन है ।

व्याकरण—इस वेदांग का उद्देश्य सिन्ध, शब्द-रूप, धातु-रूप तथा इनकी निर्माण-पद्धति का ज्ञान कराना था। इस समय व्याकरण का सबसे प्रसिद्ध ग्रंथ पाणिनि की अव्टाध्यायी है; किन्तु व्याकरण का विचार ब्राह्मग-प्रन्थों के समय से शुरू हो गया था। पाणिनि से पहले गार्थ, स्फोटायन, शाकटायन, भारद्वाज आदि व्याकरण के अनेक महान् आचार्य हो चुके थे। इन सबके ग्रन्थ अब लुप्त हो चुके हैं।

निरुक्त—इसमें वैदिक गब्दों की ब्युत्पत्ति दिखाई जाती थीं, प्राचीन काल में वेद के कठिन शब्दों की कमबद्ध तालिका और कोश निघंटु कहलाते थे और इनकी व्याख्या निरुक्त में होती थी। आजकल केवल यास्काचार्य का निरुक्त ही उपलब्ध होता है। इसका समय ७०० ई० पू० के लगभग है।

9

ज्योतिष — वैदिक युग में यह धारणा थी कि वेदों का उद्देश्य यज्ञों का प्रति-पादन करना है। यज्ञ उचित काल ग्रौर मुहूर्त में किये जाने से ही फलदायक होते हैं। ग्रतः काल-ज्ञान के लिए ज्योतिष का विकास हुग्रा, यह वेद का ग्रंग समक्ता जाने लगा। इनका प्राचीनतम ग्रन्थ लगध मुनिरचित वेदांगज्योतिष है।

श्रीत, गृह्य एवं धर्म सूत्रों को ही कल्प सूत्र कहते हैं इनका वर्णन ऊपर किया जा चुका है।

वैदिक साहित्य का काल—इस विषय में विद्वानों में पर्याप्त मतभेद है कि वेदों की रचना कब हुई ग्रौर उसमें किस काल की सम्यता का वर्णन मिलता है। भारतीय वेदों को ग्रपौरुपेय (किसी पुरुष द्वारा न बनाया हुग्रा) मानते हैं ग्रतः नित्य होने से उनके काल-निर्धारण का प्रश्न ही नहीं उठता। किन्त पश्चिमी विद्वान् इन्हें ऋषियों की रचना मानते हैं ग्रौर इसके काल के सम्बन्ध में उन्होंने ग्रनेक कल्पनाएँ की हैं। उनमें पहली कल्पना मैक्समूलर की है उन्होंने वैदिक साहित्य को चार भागों में बाँटा है—छन्द, मन्त्र, ब्राह्मण ग्रौर सूत्र साहित्य। सूत्र साहित्य का काल ६०० ई० पू०-२०० ई० पू० है, ब्राह्मणों का ८००-६०० ई० पू०, मन्त्र ग्रयांत् ऋग्वेद के पिछले हिस्सों का १०००-६०० ई० पू०। बोगोजकोई (टर्की) में से उपलब्ध १४०० ई० पू० के कुछ प्राचीन लेखों में वैदिक देवताग्रों का स्पष्ट उल्लेख मिलने से पश्चिमी विद्वानों को मैक्समूलर का मत ग्रप्राह्म प्रतीत हुग्रा। वे वेदों को ग्रधिक पुराना सममने लगे। जर्मन विद्वान् विण्टर निट्ज ने वैदिक साहित्य के ग्रारम्भ होने का काल २५००-२००० ई० तक माना। तिलक ग्रौर याकोबी ने वैदिक साहित्य में विणत

१. मैक्समूलर का मत १२००ई० पू० २००ई० पू०।

२. विएटर निट्ज को कल्पना २५०० ई० पू० ।

३. तिलक श्रौर याकोवो ४५०० ई० पू०।

नक्षत्रों की स्थित के ग्राधार पर इस साहित्य का ग्रारम्भ काल ४५०० ई० पूरु माना। श्री ग्रविनाशचन्द्र दास तथा पावगी ने ऋग्वेद में विणित भूगर्भ-विषयक साक्षी द्वारा ऋग्वेद को कई लाख वर्ष पूर्व का टहराया। ग्रभी तक इस प्रश्न का प्रामाणिक रूप से ग्रन्तिम निर्णय नहीं हो सका। वैदिक साहित्य का ग्रध्ययन करने से उसमें दो काल-विभाग स्पष्ट दृष्टिगोचर होते हैं:—(१) प्राचीन वैदिक युग: इसे ऋग्वेद का युग भी कहते हैं। इस काल की संस्कृति के ज्ञान का मुख्य ग्राधार ऋग्वेद है। (२) उत्तरवैदिक युग। यहाँ इन कालों की वैदिक संस्कृति का संक्षिप्त प्रतिपादन. किया जायगा।

#### वैदिक संस्कृति

धर्म—वैदिकयुगीन धार्मिक विकास के तीन स्पष्ट रूप प्रतीत होते हैं प्र प्राचीनतम वैदिक धर्म उपासना-प्रधान एवं सरल था, ब्राह्मण-प्रन्थों के समय यह कर्मकाण्ड-प्रधान एवं जटिल हो गया और अन्त में उपनिषदों के समय ज्ञान पर बल दिया जाने लगा। प्राचीनतम वैदिक धर्म अत्यन्त सुविकसित, परिष्कृत और सरल है। पिछली शती में कुछ यूरोपियन विद्वानों ने यह मत प्रकट किया था कि यह अत्यन्त प्रारम्भिक और जंगली धर्म है। आर्य जंगलों में रहते थे। वर्षा, विद्युत, धूप, सूर्य आदि नाना शक्तियों से भयभीत होकर उनकी स्तृति के लिए मन्त्र पढ़ते थे, किन्तु वेद के गम्भीर अध्ययन से शीध ही उन्हें ज्ञान हो गया कि यह बड़ा सुसंस्कृत, कलात्मक, परिष्कृत और प्रौढ़ धर्म है।

बंदिक देवता—ऋग्वेद में विभिन्न देवों की स्तुतियाँ हैं। देव का अर्थ है: दोतनशील या दीप्तिमय। एक ही ईश्वर का रूप प्रकृति की विभिन्न शक्तियों में चमक रहा है। आर्य इन रूपों की समुण पूजा करते थे। उनके प्रधान देवताः निम्निलिखत थे:—

बरण— ग्रत्यन्त प्राचीन काल में यह उच्चतम एवं उदात्ततम देवता था। बाद में इसका स्थान इन्द्र ने ले लिया। यह धर्म का ग्रधिपित है, सत्य (ऋत) पुण्य ग्रौर भलाई का देवता है। इसका प्रधान कार्य धर्म की रक्षा करना है। ऋखदे के ग्रनेक सूक्तों में बड़े भव्य शब्दों में इसकी स्तृति है। वरुण सर्वज ग्रौर सर्वसाक्षी हैं, मनुष्यों का सत्य, ग्रनृत सदा देखते रहते हैं, रात्रि में सर्वत्र ग्रन्थकार छा जाने पर भी वे जागते रहते हैं, सर्वत्र उनके दून फिरते रहते हैं, मनुष्यों की गुप्त-से-गुप्त मन्त्रणा ग्रौर पाप उन्हें जात होता रहता है, दो ग्रादमी एकान्त में बैठकर जो मन्त्रणा करते हैं उसे वह जान लेते हैं, वे प्रकृति के ग्रटल नियमों की रक्षा करने वाले हैं, पापियों को पाश में बाँधकर दण्ड देते हैं। ग्रनेक सूक्तों में भक्तों ने इनसे उसी प्रकार क्षमा की ग्रम्ययंना की है जैसे बाद में विष्णु ग्रादि देवताग्रों से की जाती थी। भक्ति-सम्प्रदाय का वैदिक मूल यही है। वरुण की उपासना लघु एशिया (तुर्की) के मितन्ती राजा भी करते थे।

इन्द्र—यह वैदिक युग का सबसे महत्त्वपूर्ण देवता है। इसकी प्रधानता इस बात से स्पष्ट है कि सम्पूर्ण ऋग्वेद के चौथे हिस्से से ग्रधिक २५० सूक्तों में इसकी स्तुति है। यह देवों का ग्रग्नणी तथा ग्रपरिमित शिक्तशाली है। इसके बल से द्युलोक प्रौर भूलोक काँपते हैं। उसके हाथ में शिक्तशाली वच्च है। उसने गौग्नों का छुड़ाना, वृत्र का वध, पर्वतों का भेदन, दासों का दमन ग्रादि ग्रनेक वीरतापूर्ण कर्म किये हैं। किन्तु उसका प्रधान कार्य वृत्र का संहार है। इन्द्र को सामान्य रूप से वृष्टि देवता का प्रतीक माना जाता है। वह ग्रपने जिल्ली रूपी वच्च से ग्रनावृष्टि के दैत्य—वृत्र का संहार करता है। इन्द्र युद्ध का देवता है। वच्च से श्रतावृष्टि के दित्य—वृत्र का संहार करता है। इन्द्र युद्ध का देवता है। वच्च से श्रतावृष्टि के दित्य—हिं का ग्राह्मान करता है। वज्य पाने के लिए इन्द्र का ग्राह्मान करते हैं।

ग्राग्नि—ऋग्वेद में इन्द्र के बाद ग्राग्न की ही सबसे ग्राधिक स्तुति है। दो सौ से ग्राधिक सूक्त इसका प्रतिपादन करते हैं। ऋग्वेद के पहले सूक्त का यही देवता है। इसकी लपटें "समुद्र की तरंगों की तरह ऊँची उठती हैं, इसके ज्वलन से चट-चट की ऊँची ग्रावाज होती है। ग्राकाश में इसके स्फुल्लिंग उड़ते हैं ग्रीर पक्षी उससे भयभीत होकर भागते हैं "। ग्राग्न के ग्रसाधारण महत्त्व का यह कारण था कि वह मनुष्यों की हिव देवताग्रों तक वहन करता था, प्रतिदिन यह ग्राग्नहोत्र के लिए प्रज्वित किया जाता था।

सूर्य — सूर्य से सम्बन्ध रखने वाले पाँच देवताओं की स्तुति की जाती थी—सिवता, सूर्य, मित्र, पूषा, विष्णु। सिवता सूर्य के प्रेरक और प्रातःकालीन रूप का नाम था। सूर्य इन पाँचों में प्रधान, द्युलोक और ग्रदिति का पुत्र माना जाता था, उसकी पत्नी ऊषा थी। वह सात घोड़ों के रथ पर प्रतिदिन ग्राकाश की यात्रा करता था। मित्र को वरुण का साथी और सूर्य के उपकारक रूप का प्रतिनिधि समभा जाता था। पूषा' पशु-पालकों का देवता था। विष्णु उस समय सबसे कम महत्त्व रखता था। किन्तु बाद में बहुत ग्रधिक पूजा जाने लगा। वेद में विष्णु के तीन पगों का बार-बार संकेत है। एक प्राचीन ग्राचार्य ग्रौर्गवाभ ने इन तीन पदों को उदय होने वाले, मध्याह्न में उच्चतम शिखर पर पहुँचने वाले तथा ग्रस्त होने वाले सूर्य के तीन रूपों का सूचक माना है। इन्हीं पदों से बाद में वामन और बिल की कथा का विकास हुग्रा।

उषा—प्रभात वेला की मनोरम छट। को देवी का रूप देना सम्भवतः आयौं की सुन्दरतम कल्पना है। विश्व के समूचे धार्मिक साहित्य में इस जैसी कोई मनोहारिणी रचना नहीं है। ऋग्वेद में उषा का अत्यन्त सरस वर्णन है। इनके अतिरिक्त, इसमें अश्विनी, वायु, वात सोम, सरस्वती, पर्जन्य (बादल), आप (जल) आदि अनेक देवताओं की स्तुतियाँ पाई जाती हैं। इन देवताओं की पूजा यज्ञ के आहित देकर की जाती थी।

ईश्वर-सम्बन्धी विचार—ऋग्वेद में देवताश्रों की स्तुतियों का विशेष ढंग है। इसे सर्वोत्कर्षवाद (Henotheism) कहते हैं। इसका ग्रर्थ यह है कि भक्त जिस देवता से प्रार्थना करता है, उसे सबसे बड़ा बताता है। इन्द्र की ग्राराधना करते हुए उसको सर्वोच्च कहता है और ग्रग्नि की स्तुति में ग्रग्नि को। ऋग्वेद में नाना देवताश्रों की स्तुतियाँ हैं, इससे प्रायः यह कल्पना की जाती है कि उस समय बहुदेववाद प्रचित्त था। किन्तु जैसा ऊपर बताया जा चुका है कि ग्रायं प्रकृति की सब शक्तियों को एक ही सत्ता के विभिन्न स्वरूप मानते थे। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में एकेश्वरवाद की घोषणा करते हुए कहा था:—'एक ही सत्ता को विद्वान् ग्रनेक नामों से कहते हैं।' इस सत्ता को वे ग्रदिति, हिरण्यगर्भ, पृष्ठष ग्रादि नामों से सूचित करते थे। वह ग्रखण्ड होने से ग्रदिति था, यह सारा विश्व उस तेजस्वी (हिरण्य) ईश्वर के गर्भ से निकला है। ग्रतः वह हिरण्य-गर्भ कहलाता था। वही एक सत्ता इस समूची ब्रह्माण्डपुरी में फैजी हुई है, ग्रतः वह पुष्प कहलाता था। हिरण्यगर्भ सुक्त एकेश्वरवाद का सुन्दर प्रतिपादन है।

वैदिक श्रौर वर्तमान हिन्दू धर्म में भेद —वैदिक धर्म वर्तमान पौराणिक धर्म से निम्न बातों में मौलिक रूप से भिन्न था। (१) वैदिक धर्म में मूर्ति-पूजा का प्रचलन नहीं था। ऋग्वेद में केवल एक ही स्थान पर इन्द्र की मूर्ति का उल्लेख है। देवताश्रों की श्राराधना मन्त्र द्वारा ग्राहुति देकर की जाती थी, वह यज्ञ-प्रधान धर्म था। श्राजकल की भिन्त-प्रधान उपासना उस समय बहुत श्रिषक प्रचलित नहीं थी।

- (२) वैदिक देवताओं तथा वर्त्तमान हिन्दू देवताओं में कई प्रकार का भेद हैं। वैदिक काल का प्रधान देवता इन्द्र है। बाद में ब्रह्मा, विष्णु, महेश को प्रमुख ा प्राप्त हुई। वैदिक वरण का महत्त्व लुप्त हो गया। वर्त्तमानकाल में प्राधान्य पाने वाली त्रिमूर्ति में से वेद में केवल विष्णु और रुद्र का उल्लेख है। किन्तु ये उस समय गौण देवता थे। ग्रनेक वैदिक देवताओं उषस्, पर्जन्य, भग, ग्रर्थमा का बाद में लोग हो गया। ग्रनेक पौराणिक देवी-देवताओं पार्वती, कुवेर, दत्तात्रेय ग्रादि का वेदों में कोई उल्लेख नहीं है।
- (३) वर्तमान हिन्दू धर्म में ब्रह्मा, विष्णु, महेश के साथ सरस्वतो, लक्ष्मी, पार्थती का पूजन होता है। सभी देवताश्चों की शक्तियाँ स्त्री रूप में पूजी जाती हैं। वैदिक युग के अधिकांश देवता पुष्प थे। नारी तत्त्व को वर्तमान प्रधानता नहीं मिली थी।
- (४) वैदिक धर्म आशावादी और आजिस्वी है। उसमें पारलौकिक जीवन के प्रति वह चिन्ता नहीं जो वर्तमान हिन्दू धर्म में है। वैदिक आर्थ संसार से भागना नहीं चाहता, उसका पूरा भोग करना चाहता है। आर्थ उपासक अपने देवताओं से प्रधान रूप से इस लोक की वस्तुएँ प्रजा, पशु, अन्न, तेज और ब्रह्मवर्चस् माँगता था। उसकी सबसे वड़ी प्रार्थना यही होती थी: मेरे शत्रुओं का दलन करो। उसका

जीवन लहू और लोहे का, खोज और विचार का, विजय और स्वतन्त्रता का, कविता और कल्पना का, मौज और मस्ती का था, उसका धर्म भी उसके अनुरूप था।

### उत्तर वैदिक युग का धर्म

- (क) नये देवता—उत्तर वैदिक युग तक पहुँचते हुए वैदिक धर्म में काफी अन्तर आ गया था। यद्यपि अथर्ववेद में वरुण के कई सुन्दर सूक्त हैं। किन्तु उसकी महिमा घटने लगी थी। एकेश्वरवादी प्रवृत्ति पुष्ट हो रही थी। ब्राह्मण युग में प्रजा-पित की महिमा बढ़ने लगी। घीरे-घीरे उसने इन्द्र का स्थान ले लिया। प्रजापित द्वारा वराह रूप में पृथ्वी-धारण की तया कूर्म बनने की कथाएँ इसी युग में चलीं, जो बाद में अवतारों का मूल बनीं। इस युग में एक अन्य देवता—रह—की भी महिमा बढ़ चली। पहले यह शिव था, अब महादेव और पशुपित हो गया। पाश्चात्य विद्वानों की यह कल्पना है कि यह अनार्य देवता था। विष्णु के तीन पगों की कल्पना का विकास भी इसी काल में हुआ।
- (ख) कर्मकाण्ड की जटिलता—ब्राह्मण युग के धर्म की दूसरी विशेषता याजिक कर्मकाण्ड की जटिलता का बढ़ना था। ब्राह्मण-प्रन्थों में इन यज्ञों की विस्तृत विधियाँ दी गई हैं। इनसे ज्ञात होता है कि यज्ञों का ग्राडम्बर बहुत बढ़ चला था। बड़े-बड़े यज्ञ राजाग्रों तथा धनाढ्यों द्वारा होते थे। राजाग्रों के यज्ञों में राजसूय, वाजपेय श्रौर ग्रश्वमेध प्रधान । यज्ञों में पशु-बिल की प्रथा बढ़ रही थी।
- (ग) पशु-बिल के विरुद्ध ग्रांदोलन—उत्तर वैदिक युग में पशु-बिल देने के विरुद्ध एक लहर चली। ऐसी अनुश्रृति है कि राजा वसु चैंद्यो परिचर के समय इस विषय पर बड़ा विवाद उठा। ऋषि निरे ग्रन्न की ग्राहृति देना चाहते थे, देवता बकरें की माँगते थे। वसु से फैसला माँगा गया, उसने देवताग्रों के पक्ष में फैसला दिया, क्योंकि वही पद्धित पुरानी थी। किन्तु वह सुधार का पक्षपाती था, उसने ग्रपने एक अश्वमेध में मुनियों के कथनानुसार ग्रन्न की ग्राहृतियाँ दीं। वसु द्वारा प्रवित्त वह लहर कर्मकाण्ड ग्रौर तप के बजाय भिक्त पर बल देती थी। यह ग्रान्दोलन हमारे वाङ् मय में 'एकान्तिक' कहलाता है, क्योंकि इसमें एकमात्र हिर की एकाग्रता से भिक्त करने का भाव मुख्य था। भावी भिक्त-ग्रान्दोलन का एक बीज यह भी था।

यज्ञ-विरोधी श्रांदोलन — यह उपनिषदों के समय शुरू हुन्ना। इसने श्राचार पर बल देते हुए ज्ञान मार्ग की श्रेष्ठता का प्रतिपादन करके यजों का विरोध किया। छान्दोग्य उपनियद (३।१७।४।६) में देवकी-पुत्र कृष्ण को घोर श्रंगिरस् ने यज्ञ की एक सरल रीति बताई। इस यज्ञ की दक्षिणा थी — तपश्चर्या, दान, श्राजंब, श्राहंसा श्रीर सत्य। मुग्डकोगिन्गद (१।२।७) ने घोगणा की कि यज्ञ फूटी नाव की तरह है। कर्मकाण्ड-विरोधियों ने यज्ञ द्वारा पूजा-विधि के स्थान पर नये मार्ग का निदंश किया। दुश्चरित से विराम, इन्द्रियों का वशीकरण, मन के संकल्प की दृढ़ता, श्रुचिता, चाणी और मन का संयम, तप, ब्रह्मवर्ग, श्रद्धा, शान्ति, सत्य, सम्यक् ज्ञान और

विज्ञान—इन सब उपायों से समाहित होने, ग्रातमा या ब्रह्म में घ्यान लगाने से ग्रौर उसकी भिवतपूर्वक उपासना करने से मनुष्य परम पद को प्राप्त होता है। उपनिषदों के समय में अमृतत्व-प्राप्ति, मुक्ति, कमंवाद ग्रौर पुनर्जन्म के विचार, जो इस समय हिन्दू धर्म की प्रधान विशेषता हैं, स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होते हैं। प्राचीन वैदिक युग के श्रायों ने श्रपने श्रानन्दमय जीवन में मुक्ति की चिन्ता नहीं की। ब्राह्मण-ग्रन्थों ने यज्ञों द्वारा स्वर्ग का विश्वास दिलाया, किन्तु उपनिषदों के समय का श्रायं ऐसी किसी वस्तु से सन्तुष्ट नहीं हो सकता जो अमृतत्व न प्राप्त कराये। मैत्रेयी के श्रमर शब्द 'किमहं तेन कुर्याम् येनाहं नामृता स्याम्' इस युग की भावना पर सुन्दर प्रकाश डालते हैं। भारतीय दर्शन में संसार का दु:खमय होना, ग्रात्मा की श्रमरता, मुक्ति की बलवती श्राकांक्षा का प्राधान्य इसी युग से हुग्रा।

## सामाजिक जीवन पूर्व वैदिक युग

विवाह-पद्धति—वैदिक समाज का ग्राधार कुटुम्ब था। उस समय विवाह-संस्कार तो लगभग वैसा ही होता था जैसा ग्राजकल होता है, किन्तु साथियों के चुनाव, विवाह-सम्बन्धी ग्रादशों ग्रौर स्त्रियों की स्थित में बड़ा ग्रन्तर था। वैदिक काल में युवक-युवितयों के विवाह परिपक्व ग्रायु में होते थे। बाल-विवाह की दूषित पद्धित का तत्कालीन साहित्य में कोई चिह्न दृष्टिगोचर नहीं होता। युवक-युवितयों को ग्रपना जीवन-संगी चुनने की काफी स्वतन्त्रता थी। विवाह पवित्र ग्रौर स्थायी सम्बन्ध गिना जाता था। एक-पत्नीव्रत उस समय का साधारण नियम था, किन्तु राज-कुलों में बहुपत्नीत्व भी प्रचलित था। फिर भी उसे ग्रच्छा नहीं समभा जाता था। परवर्ती युगों की भाँति उस समय विधवा के लिए सती हो जाने का विधान नहीं था, उसे पुनर्विवाह का ग्राधकार था ग्रौर पुनर्विवाह प्रायः देवर से किया जाता था। दहेज की प्रथा भी थी ग्रौर द्रव्य लेकर लड़की देने की भी। इस युग में स्वयंवर की परिपाटी भी प्रचलित थी।

स्त्रियों की स्थिति—वैदिक समाज में स्त्रियों की स्थिति जितनी ऊँची थी उतनी बाद में नहीं रही। अन्य जातियों के इतिहास में हम जितना पीछे की ओर लौटते हैं, स्त्रियों की स्थिति उतनी ही गिरी हुई दिखाई देती है। यह बड़ी विलक्षण बात है कि भारत में वस्तु-स्थिति सर्वथा विपरीत है। वैदिक युग में स्त्रियाँ भी पुरुषों की तरह ही ऊँची शिक्षा प्राप्त करती थीं। कुछ महिलाओं ने साहित्य और कान के क्षेत्र में अत्यन्त प्रतिष्ठा प्राप्त की थी। घोषा, विश्ववारा और लोपामुद्रा को ऋष्वेद के कुछ सूक्तों का ऋषि होने का गौरव प्राप्त है। परिवार में स्त्रियों की बड़ी प्रतिष्ठा थी। विवाह के समय वधू को आशीर्वाद दिया जाता था कि तुम नये घर की सम्राज्ञी बनो। घरेलू तथा धार्मिक कार्यों में पित और पत्नी का दर्जा बरावर का बा। कोई यज्ञ पत्नी के बिना पूर्ण नहीं हो सकता था। धार्मिक कार्य पित-पत्नी

मिलकर ही पूरा करते थे। स्त्रियाँ सामाजिक जीवन में पूरा भाग लेती थीं। उस समय पर्दे की ग्रौर स्त्रियों को सामाजिक समारोहों से दूर रखने की पद्धति नहीं थी। किन्तु स्त्रियों की इतनी ऊँची स्थिति होते हुए भी उस संघर्ष के युग में पुत्रियों की ग्रपेक्ष कुत्रों की ग्रपिक कामना की जाती थी।

जाति-भेद — उस समय वर्तमान काल का सा जाति-भेद प्रचलित नहीं था। जाति-भेद की बड़ी विशेषताएँ — ग्रपनी जाति में ही विवाह करना तथा भोजन करना, ऊँच-नीच ग्रीर ग्रस्पृश्यता की भावनाएँ हैं। वैदिक युग के ग्रायों में न तो विवाह ग्रीर भोजन-सम्बन्धी बंधन थे ग्रीर न ही ऊँच-नीच के भाव। बड़ा भेद ग्रायं ग्रीर दास का था। दास ग्रायों से बाहर के समाज के तथा दूसरे रंग (वर्षा) ग्रीर नस्ल के ग्रनायं थे। वर्षा वास्तव में ग्रायं ग्रीर ग्रनायं दो ही थे। बाह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य की सत्ता श्रवश्य थी, किन्तु वह विभिन्न पेशे वालों की श्रेणियाँ-मात्र थीं। सामान्य जनता विशः कहलाती थी। योद्धा ग्रीर रथी क्षत्रिय कहलाते थे ग्रीर पुरोहित बाह्मण। पीछे यज्ञ का किया-कलाप बहुत बढ़ जाने से बाह्मण श्रेणी का बड़ा विकास हुग्रा। किन्तु इन सब श्रेणियों में परस्पर खान-पान ग्रीर वैवाहिक सम्बन्ध होता था। ग्रनेक ग्राधुनिक समाज-शास्त्री यह मानते हैं कि जाति-भेद के मूल तत्त्व ग्रायों ने ग्रनायों से ग्रहण किये।

खान-पान, वेश-भूषा तथा मनोविनोद—ग्रायों का खान-पान बहुत सादा था। उनका प्रधान भोजन घी, दूध, चावल (ब्रीहि) ग्रीर जौ थे। वैदिक साहित्य में मूंग, उड़द ग्रादि ग्रनेक दालों का उल्लेख है। किन्तु नमक का वर्णन नहीं मिलता। यजों में सोभरस के पान की परिपाटी थी। ग्रायों का वेश भी बहुत सादा था। शरीर के ऊपरी भाग के लिये एक उत्तरीय ग्रीर निचले भाग के लिये एक ग्रधोवस्त्र पहनने का रिवाज था। उच्णीष या पगड़ी भी बहुत पहनी जाती थी। कपड़े ऊनी या ग्रलसी के रेशे (क्षुम) के बने हुए होते थे। ब्रह्मचारी कृष्ण मृग की छाल पहनते थे। पुरुष ग्रीर स्त्री दोनों सोने के हार, कवच, कुण्डल, केयूर, कङ्कण, नूपुर ग्रादि ग्राभूषण धारण करते थे। जरी का काम किये हुए ग्रौर रंग-बिरंगे वस्त्र भी धारण किए जाते थे। बालों का कंघी ग्रौर सुगन्धित तेलों से प्रुङ्गार किया जाता था। स्त्रियाँ प्रायः वेणी (गुत) धारण करती थीं। कुछ पुरुष जूड़ा बाँधते थे। प्रायः दाढ़ी रखी जाती थी, लेकिन हजामत का भी थोड़ा-बहुत प्रचलन था।

ग्रायों का सबसे ग्रधिक प्रिय मनोरञ्जन, घुड़दौड़ ग्रौर रथों की दौड़ या। जुए की बुराई भी प्रचलित थी। जुग्रा बहेड़े के पासों से खेला जाता था। ऋग्वेद के एक सूक्त (१०।३४) में जुग्रारी की दुर्दशा का बहुत सुन्दर वर्णन है। तीसरा मनो-विनोद नृत्य था। स्त्री-पुरुष दोनों इसमें भाग लेते थे। संगीत की भी काफी उन्नित हो चुकी थी। ग्राधात, फूंक ग्रौर तार से बजने वाले दुन्दुभी, श्रृङ्ग, पणव, तूर्य भीर वीणा ग्रादि वाद्य होते थे। दुन्दुभी का प्रयोग दुश्मनों का दिल दहलाने के लिए होता था। वह ग्रायों का मारू बाजा था।

### उत्तर वैदिक युग

उत्तर वंदिक युग का महत्त्व—इस युग में वर्णाश्रम-व्यवस्था का विचार परिपक्व हुग्रा। 'वास्तव में भारतीय संस्कृति ग्रीर सम्यता की मूल स्थापना इसी काल में होती है।' भारतीय जाति में, उसकी संस्कृति में, विचार ग्रीर व्यवहार-पद्धति में ग्रीर वृष्टिकोण में जो विशिष्ट भारतीयता है, वह इसी काल में प्रकट होती है। यों तो भारतीय संस्कृति का मूल प्राग्वैदिक ग्रीर वैदिक कालों में है। लेकिन उन युगों में वह ग्रभी तरल द्रव के रूप में दीखती है। इस युग में ही उसकी ठोस वुनियाद पड़ती है। उसका व्यक्तित्व मूत्तं रूप धारण करता है। भगवान् गौतम बुद्ध के समय तक हम भारतीय जाति के जीवन में ग्रनेक प्रथाग्रों, संस्थाग्रों, व्यवस्थाग्रों, पद्धतियों ग्रीर परिपाटियों को स्थापित ग्रीर बद्धमूल हुग्रा पाते हैं। इन सबमें वर्णाश्रम-पद्धति प्रधान है।

वर्ण-व्यवस्था-वैदिक युग में दो ही वर्ण थे-ग्रार्य ग्रौर दास। दासों से घणा होना स्वाभाविक था। उनसे वैवाहिक सम्बन्ध बुरे समभे जाते थे। यह पहले उल्लेख हो चुका है कि ग्रायों में भी काम ग्रीर पेशे की दृष्टि से कई श्रेणियाँ वन रही भीं। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य इसी प्रकार के वर्ग थे। प्रत्येक वर्ग में कुछ ऊँच-नीच भी थी। शासक क्षत्रिय (राजन्य) योद्धाम्रों म्रौर रथियों से ऊँचे थे म्रौर रथी पदाति सैनिकों से। ये तीनों वैश्यों से ऊपर थे। यज्ञों का विकास होने से जो पुरोहित श्रेणी बनी, वह अपने ज्ञान, तपस्या और त्याग के कारण अन्य श्रेणियों से ऊँची समभी गई। दास शुद्र वर्ग में डाल दिये गए। उत्तर वैदिक युग के शास्त्रकारों ने पहली बार चारों वर्णों के कर्त्तव्यों का स्पष्ट रूप से उल्लेख किया और उनके लिए पृथक् पृथक् नियम बनाए । यह याद रखना चाहिए कि उस समय ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्यों में खान--पान और शादी-ज्याह के बन्धन कठोर नहीं हुए थे। ग्रपनी-ग्रपनी श्रेणी तथा वर्ग में रोटी-बेटी का सम्बन्ध हो ऐसी प्रवृत्ति तो स्वाभाविक होती ही है, यह उस समय भी रही होगी। लेकिन उस समय के वर्ण आजकल की तरह जात-पाँत के तंग दायरे में न बंधे थे। धीरे-घीरे इन बन्धनों में कठोरता ग्राई। कुछ विद्वानों का यह कथन हैं कि आयेंतर जातियों (विशेषकर प्राग्द्रविड़ और आग्नेय) में इस तरह के खान-पान भीर शादी-ब्याह के अनेक प्रतिबन्ध थे। उनके सम्पर्क में आने पर आयों ने उनके वे प्रतिबन्घ पहले से ही विकसित विभिन्न श्रेणियों पर लाग्न कर दिए ।

ऊँच-नीच तथा श्रस्पृत्यता का विकास—इसी युग में विभिन्न वर्णों के ऊँचे-नीचे होने तथा शिल्पियों को शूद्रों के समकक्ष मानने की कुप्रथा का श्रीगरोश हुन्ना। ब्राह्मणों ने अपने ऊँचे होने का दावा किया। पहले यह वताया जा चुका है कि अपने ज्ञान. त्याग और तपस्या के कारण वे कुछ ग्रंशों में इसके अधिकारी भी थे। शिल्प-कारों को नीच समभने की प्रवृत्ति का प्रारम्भ यहीं से होता है, इसका प्रधान कारण यज्ञों में बढ़ता हुन्ना पवित्रता का भाव तथा सम्भवतः ग्रनायों द्वारा शिल्पों का ग्रहण किया जाना था। एक ब्राह्मण-ग्रन्थ में स्थपति (बढ़ई)का स्पर्श यज्ञ को श्रपवित्र करके वाला कहा गया है। शूदों को भी यज्ञों के अयोग्य समभक्तर उन्हें अस्पृश्य माना जाने लगा। अग्नि देवता को दी जाने वाली दूध की हिव शूद के स्पर्श से अपिवत्र समभी जाने लगी। किन्तु फिर भी अभी तक परवर्ती युगों की भाँति शूद की अप्रतिष्ठा नहीं हुई थी। उसकी समृद्धि के लिए प्रार्थनाएँ की जाती थीं।

श्राश्रम-ः यवस्था—इस काल में साधारण मनुष्य के जीवन को ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास के चार ग्राश्रमों में बाँटा गया था। भारतीय विचारकों का यह मत था कि प्रत्येक व्यक्ति चार प्रकार के ऋण लेकर पैदा होता है—मनुष्यों, देवताग्रों, ऋषियों और पितरों का। मनुष्यों का ऋण ग्रपने पड़ोसियों की सेवा और ग्रातिथ्य से चुक जाता है, देवताग्रों का ऋण यजों द्वारा उतारा जा सकता है। पितरों का ऋण सन्तानोत्पादन और ऋपियों के ज्ञान का ऋण ग्रघ्ययन और ग्रध्यापन से चुकता है। प्रत्येक व्यक्ति का यह कर्तव्य है कि वह ग्रपने ऋण उतारे। इसीलिए ग्राश्रमों की व्यवस्था की गई है। पहले ग्राश्रम में मनुष्य ब्रह्मचारी रहते हुए ग्रपनी शारीरिक तथा बौद्धिक शक्तियों का पूर्ण विकास करता था। दूसरे में गृहस्थ होकर पितरों श्रीर मनुष्यों का ऋण उतारता था। वानप्रस्थ और संन्यास में वह ऋपियों के ऋणों से मुक्त होता था। वानप्रस्थों के ग्राश्रम परिपक्व ग्रनुभव, स्पष्ट, निर्भीक और निष्पक्ष विचारों के केन्द्र होते थे। इन वानप्रस्थियों ग्रीर संन्यासियों से राष्ट्र को ग्रपरिमित लाभ पहुँचता था। किसी ग्रन्य देश में इस प्रकार के ग्रादर्श तथा उपयोगी सामाजिक संगठन का विकास नहीं हुग्रा।

स्त्रियों की स्थिति-पूर्व वैदिक युग से इस काल की स्त्रियों की स्थिति में अन्तर ग्राने लगा था। इस युग के अन्त तक उनकी अवस्था काफी गिर चुकी थी। इसका बड़ा कारण स्त्रियों का शूटीं के तुल्य समभा जानाथा। इस युग में कर्म-काण्ड की जटिलता बढ़ने के कारण अब स्त्रियाँ पतियों के साथ बैठकर समूची यज्ञ-किया नहीं कर सकती थीं। उनकी कुछ कियाएँ पुरोहित करने लगे। पित्रता के विचार से भी कुछ कट्टरपन्थी ऋतुधर्म के कारण उन्हें ग्रपवित्र मानते लगे थे। इस समय में ब्रार्य ब्रनार्य स्त्रियों से काफी विवाह करने लगे थे, ब्रनार्य स्त्रियाँ यज्ञ-कार्य को ठीक तरह सम्पादित नहीं कर सकती थीं । शास्त्रकारों ने उनसे यह श्रिषकार छीनने के लिए उन्हें शूद्र के समान वेदों का ग्रनधिकारी बताया। इससे स्त्रियों का वैदिक भ्रष्ययन बन्द हो गया और भ्रष्ययन के भ्रभाव में उनका बाल-विवाह भी होने लगा। इस युग में हम सर्वप्रथम गौतम घर्म-सूत्र में यह विचार पाते हैं कि स्त्री का विवाह उसके बचपन में ही (ग्रर्थात् ऋतुमती होने से पहले ही) कर देना चाहिए (प्रदानं प्रागृतोः)। पुत्रियों का जन्म इस समय से एक मुसीबत समका जाने लगा। स्त्रियों से दाय का श्रिधकार भी छीन लिया गया। फिर भी ये व्यवस्थाएँ सभी सर्वमान्य नहीं हुई थीं। मैत्रेयी, गार्गी-जैसी कुछ स्त्रियाँ इस युग में भी ऊँची शिक्षा प्राप्त करती थीं ग्रौर बड़े-से-बड़े विद्वानों के साथ विवाह करने की योग्यता. रखती थीं।

मनोविनोद — इस युग में कई नये मनोविनोदों का विकास हुमा। शैलूषों (नटों) ने ग्रमिनय प्रारम्भ किये। बीणागाथी ग्रनेक वाद्यों के साथ गाथाएँ या गीत गाते थे। इस समय के बाजों में सौ तार वाले (शत-तन्तु) एक वाद्य का भी उल्लेख है। इस समय की गाथाग्रों ने वाद में महाकाव्यों का रूप धारण किया है।

# राजनीतिक जीवन पूर्व वैदिक युग

नियन्तित राजसत्ता वरण—वैदिक आर्य जाति कई जन-समूहों में बँटी हुई खी। इन 'जनों' का मुखिया तथा शासक 'राजा' होता था। राजा प्रायः वंशकमागत होता था। किन्तु उसे स्वेच्छाचार करने का निरंकुश अधिकार नहीं था। वह कुछ शतों से नियन्त्रित होता था, प्रजा राजा का वरण करती थी। वरण का अर्थ यह है कि उत्तराधिकारी के अभाव में वह नया अधिकारी चुनती थी और उत्तराधिकारी को राजा होने की स्वीकृति देती थी। उस स्वीकृति से ही राजा का अभिषेक होता था और वह राज-पद का अधिकारी समभा जाता था। वरण द्वारा प्रजा के साथ राजा का एक प्रकार की प्रतिज्ञा या ठहराव हो जाता था। अभिषेक के समय राजा से यह आशा रखी जाती थी कि वह इस प्रतिज्ञा को पूरा करेगा। यदि वह इस प्रतिज्ञा को तोड़ता था तो प्रजा उसे पदच्युत और निर्वासित कर देती थी।

समिति—प्रजा (दिशः) यपने ग्रधिकारों का प्रयोग सिमिति द्वारा करती यी। सिमिति समूची प्रजा की संस्था होती थी ग्रौर राज्य की बागडोर उसके हाथ में यी। उसका एक पित या ईशान होता था। राजा भी सिमिति में जाता था। राजा का चुनाव, पदच्युति, पुनर्वरण ग्रादि राजकीय प्रक्तों का विचार ग्रौर निर्णय उसके प्रधान कार्य होते थे। उसके सदस्थों के सम्बन्ध में पूर्ण एवं निश्चित रूप से कुछ कहना किठन है। किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि इसमें ग्रामणी, सूत, रथकार ग्रौर कर्मार (लोहे तथा ताँव के हथियार बनाने वाले) ग्रवश्य सिम्मितित होते थे। इस प्रकार यह एक प्रतिनिधि संस्था प्रतीत होती है।

सभा—सिमिति के ग्रलावा एक ग्रन्य संस्था सभा होती थी। यह सिमिति से कें छोटी थी तथा राष्ट्र के प्रधान न्यायालय का काम देती थी। प्रत्येक ग्राम की ग्रपनी सभा होती थी। इसमें ग्रावश्यक कार्यों के बाद विनोद की बातें भो होती थीं ग्रौर तब वह गोष्ठी का काम देती थी।

श्रिवकारी तथा रत्नी—राज्य के प्रमुख श्रिवकारी पुरोहित, सेनापित श्रीर ग्रामणी (ग्राम का नेता) थे। राज्याभिषेक के समय ये तथा सूत, रथकार, कर्मार राजा को राज्य का सांकेतिक चिह्न पलाश-वृक्ष की डाल—पर्एा (मणि) या रत्न देते थे। ग्रतएव इन्हें 'रत्नी' कहते थे। राजा ग्रिभिषेक से पूर्व इनकी पूजा करता था। प्रजा की रक्षा शत्रुश्चों से लड़ना, शान्ति के समय यज्ञ ग्रादि करना राजा के

मुख्य कर्त्तव्य थे। राजा अपने कर्त्तव्यों का पालन करते हुए प्रजा से बिल या भाग (कर) लेने का अधिकारी था।

गण-तन्त्र—कुछ राज्यों में राजा नहीं होता था, समिति ही देश का शासन करती थी। इस प्रकार के राज्य ग्राराजक जन कहलाते थे। यादवों का वैतहब्य या वीतिहोत्र इसी प्रकार का राज्य था।

## उत्तर वैदिक युग

राजाश्चों की शक्ति में वृद्धि — इस युग में पुराने राजा नये-नये प्रदेशों की विजय से अपना राज्य-विस्तार कर रहे थे तथा अपनी शक्ति बढ़ा रहे थे। इस समय राजाश्चों में सार्वभौम होने अथवा समुद्र-पर्यन्त पृथ्वी के एक राष्ट्र होने की होड़ लग रही थी। सभी 'पारमेष्ठच, माहाराज्य आधिपत्य' के लिए लालायित थे। प्राचा में मगध, विदेह, कलिंग के राजा सम्राट् की पदवी धारण करते थे। इसी युग में राजा राजासूय, अश्वमेध और वाजपेय आदि यज्ञ करने लगे थे।

राजा का नियन्त्रण — किन्तु शक्ति बढ़ जाने पर भी राजा पूर्ण रूप से निरंकुश नहीं हो पाये थे। राज्याभिषेक के समय उन्हें गद्दी से उतरकर ब्राह्मणों को प्रणाम करना पड़ता था तथा उनके रक्षण की प्रतिज्ञा करनी पड़ती थी। उसके अधीनस्थ अधिकारी सूत और ग्रामणी इतने अधिक महत्त्वपूर्ण थे कि उन्हें 'राजा को बनाने वाला (राजकृतः) कहा जाता था। राजा के नियमन के लिए सभा और समिति नामक संस्थाएँ इस युग में भी थीं। राजा की समृद्धि के लिए राजा और समिति का सामंजस्य (एकता) आवश्यक समक्षा जाता था। अत्याचारी राजाओं को जनता के कोप का शिकार होना पड़ता था।'

शासन-प्रणाले — इस युग में शासन-प्रणाली भी सामाजिक संस्थाओं की भौति स्थिर आकार धारण कर रही थी। इस समय राजा समेत १२ रत्नी या राज्या- धिकारी होते थे — १. सेनानी, २. पुरोहित, ३. राजा, ४. महिषी-(पटरानी), ५. सूत (राज्य का वृत्तान्त रखने वाला), ६. ग्रामणी (गाँव का, राजधानी का या राज्य के गाँवों का नेता), ७. क्षत्ता (राजकीय कुटुम्ब का निरीक्षक), ६. संग्रहीता (कोषाध्यक्ष), ६. भागदुध (कर एकत्र करने वाला मुख्य अधिकारी), १०. अक्षवाप (हिसाब रखने वाला मुख्य अधिकारी), ११. गोविकर्ता (जंगलात का निरीक्षक), और १२. पालागल (संदेशहर) । इसी समय से नियमित शासन-तन्त्र शुरू हुआ। सी गाँवों का अफसर पति और सीमान्त का शासक स्थपित कहलाता था।

पुलिस के अधिकारियों को इस समय उप्र या जीवग्रभ कहते थे। राजा का कार्य पूर्ववत् विदेशी शत्रुश्रों से रक्षा करना, शासन ग्रीर न्याय का प्रवन्य करना था। न्याय कार्य 'प्रध्यक्ष' तथा पूर्व वैदिक काल की समाएँ करती थीं। गौवों के छोटे मामलों का फैसला गाँव की सभा ग्रीर 'ग्राम्यवादी' (गौव का जज) करता था।

गण-तन्त्र—इस युग में पश्चिम के सौराष्ट्र, काठियावाड़ (कच्छ) ग्रौर सौवीर (ग्राधुनिक सिन्ध) तथा हिमालय के उत्तर कुरुग्रों में गण-तन्त्र व्यवस्था प्रचित्तत थी। पश्चिमी राज्यों की व्यवस्था का नाम स्वराज्य था। उत्तरी प्रदेश में वैराज्य (राजा-विहीन राज्य) शासन-प्रणाली थी।

## ग्रार्थिक जीवन पूर्व वैदिक युग

श्रायों की प्रधान ग्राजीविका पशु-पालन थी। पशुश्रों में गो-पालन पर सबसे ग्राविक बल था। वैदिक प्रार्थनाओं में गोधन को सबसे ग्राधिक माँगा गया है। गौश्रों को दिन में तीन बार दुहा जाता था। वैल खेती श्रौर गाड़ी खींचने में प्रयुक्त होते थे। घोड़े लड़ाई तथा रथों की दौड़ के लिए पाले जाते थे। श्रन्य पालतू पशु भेड़, बकरी ग्रौर कुत्ते थे। कुत्ते पशुग्रों की रखवाली ग्रौर शिकार के लिए रखे जाते थे। बिल्ली को उस समय तक नही पाला गया था।

दूसरी प्रधान आजीविका कृषि थी। कृषि केवल वर्षा पर निर्भर नहीं थी, नहरों (कुल्याओं) द्वारा भी सिंचाई होती थी। प्रधान रूप से यव की फसलें बोई जाती थीं। मृगया तासरी आजीविका थी। तीर-कमान, पाश से और गढ़े खोदकर शिकार किया जाता था। शेर और हिरन का आखेट प्रायः होता था।

शिल्प — इस युग में शिल्प की पर्याप्त उन्नित हुई। प्रधान शिल्प रथकार या बढ़ई का था। वह युद्ध के लिए रथ और कृषि के लिए हल और गाड़ियाँ बनाता था। दूसरा काम धातु का काम करने वाले कर्मार (लुहार) का था। वह ग्रयस् के बरतन बनाता था। ग्रयस् को कुछ विद्वान् ताँवा समभते हैं ग्रौर कुछ लोहा या काँसा। इसके ग्रतिरिक्त चमड़ा कमाने का शिल्प भी प्रचलित था। स्त्रियाँ चटाई की बुनाई का तथा कताई का काम करती थीं। यह बात ध्यान देने योग्य है कि पिछले काल में शिल्प करने वालों को जैसा नीच समभा गया, वैसी स्थिति वैदिक युग में नहीं थी। सब पेशे सम्मान्य सभभे जाते थे ग्रौर यह पहले बतलाया जा चुका है कि रथ-कार ग्रौर कर्मार राजा के ग्रधिकारियों में गिने जाते थे।

सम्पत्ति तथा विनिमय — ग्रायों की ग्रचल सम्पत्ति भूमि ग्रीर चल सम्पत्ति प्रधान रूप से पशु थे। जमीन खरीदने-बेचने की प्रथा नहीं थी, उसकी ग्रावश्यकता भी नहीं थी, क्योंकि जंगल साफ करके नई जमीन बनाई जा सकती थी, लेकिन, ग्रचल सम्पत्ति का लेन-देन काफी था। मुद्रा का प्रचलन नहीं के बरावर था, वस्नु-विनिमय ही चलता था, भाव-ताव में काफी हुज्जत होती थी, विनिमय में गाय सिक्के का काम देती थी। निष्क नाम का सोने का सिक्का चलता था, पहले यह ग्रामूषण-मात्र था। उस समय भी ऋण लेने-देने का रिवाज था। जुए में हारना प्रायः ऋण का कारण होता था। ऋण न चुकाने से दास बनना पड़ता था।

व्यापार—वैदिक आर्य गाँवों में रहते थे। उनमें व्यापार का विशेष विकास नहीं हुआ था। पिण नामक व्यापारी जाति का उल्लेख अवश्य मिलता है, लेकिन वे अनार्य या अमुर होते थे। निदयाँ पार करने के लिए नौकाएँ खूब चलती थीं, लेकिन समुद्र में आने-जाने वाली नौकाएँ थीं या नहीं इस बारे में विद्वानों में बड़ा मतभेद है। वेद में सिन्धु और समुद्र शब्द का प्रयोग है, लेकिन वेदों में पतवार, पाल, लंगर और मस्तूल का वर्णन न होने से कुछ विद्वान सिन्धु का अर्थ बड़ी नदी करते हैं। दूसरी और अन्य विचारकों की यह धारणा है कि भारतीय व्यापारियों की नौकाएँ तट के साथ माथ ईरान की खाड़ी तक जाती थीं। दूसरे मत में अधिक सचाई मालूम पड़ती है।

### उत्तर वैदिक युग

इस समय कृषि प्रधान ग्राजीविका बन चुकी थी। एक हल में २४ बैल तक जोड़े जाने लगे थे। खाद का खूब प्रयोग होने लगा था। किन्तु प्राकृतिक विपत्तियों से दुर्भिक्ष भी पड़ते थे। टिड्डी-दल द्वारा जितत एक ऐसे ही ग्रकाल का संकेत उपनिषदों में है। व्यापार बढ़ रहा था। शतपय ब्राह्मण की जल-प्रलय की कथा के ग्राधार पर कुछ विद्वानों ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि उन दिनों भारत ग्रीर बेबीलोनिया का सम्बन्ध था। निष्क के ग्रातिरिक्त शतमान ग्रीर कृष्णलं के सिक्के भी चलने लगे थे व्यापारियों ने गणों के रूप में ग्रपने संगठन बनाने शुरू कर दिये थे। उद्योग-धन्धों में श्रम-विभाजन बढ़ रहा था। ग्रनेक नये धन्धे निकल रहे थे। यजुर्वेद में विभिन्न पेशों की विस्तृत गणना है। इसी समय से नाई ग्रीर ज्योतिषी के पेशे शुरू होते हैं। स्त्रियाँ वस्त्रों की रंगाई ग्रीर कढ़ाई के द्वारा ग्रायिक जीवन में भाग ले रही थीं।

वंदिक संस्कृति की विशेषताएँ—भारतीय संस्कृति के निर्माण में वंदिक श्रायों ने सबसे श्रिधिक भाग लिया, श्रदाः यहाँ हमें स्पष्ट रूप से यह जान लेना चाहिए कि इसमें उनकी विशेष देनें क्या थीं। इनकी निम्न विशेषताएँ उल्लेखनीय हैं—

हैं (१) सहिष्णुता ग्रीर सामंजस्य का भाव, (२) श्रोजस्विता, (३) ज्ञान-विज्ञान का 'विकास, (४) तपोवन-पद्धति, (५) वर्णाश्रम-व्यवस्था, ग्रीर (६) नारियों की 'प्रतिष्ठा। श्रन्तिम दो पर पहले प्रकाश डाला जा चुका है। श्रदाः यहाँ पहली चार का ही प्रतिपादन किया जायगा।

सहिष्णुता का भाव — ग्रायं इस देश के विजेता थे । उन्होंने ग्रास्ट्रेलिया, उत्तरी तथा मध्य ग्रमरीका के यूरोपियन ग्रावासकों की तरह पुरानी जातियों का सहार नहीं किया किन्तु इङ्गलैंड पर हमला करने वाले एंग्लो सैक्सन लोगों की भाँति वे यहाँ की मूल जातियों से घुलिमल गए। दोनों के घर्म में एक सुन्दर सिम्मश्रण इंगा। ग्रायों ने यद्यपि ग्रनार्थ देवता ग्रीर पूजा-पद्धतियाँ स्वीकार कीं, किन्तु उनका परिष्कार कर दिया। ब्राह्मण-ग्रन्थों में जो जिटल कर्मकाण्ड है, कीथ प्रभृति यूरोपियन विद्यान उसका मूल लोक-प्रचलित-विधि-विधान समभते हैं। उदाहरणार्थ — ग्रायों

मूल धर्म में पशु-बिल की कूर प्रथा नहीं थी, यज्ञों में इसे स्वीकार किया गया। शिव, रावण ग्रादि ग्रनायों द्वारा पूजा जाने वाला देवता हिन्दू धर्म में महादेव माना ग्रवा। नागों को हिन्दू धर्म में ऊँचा स्थान इसी सहिष्णुता से मिला। जंगली जातिया पत्थरों को पूजती थीं, वे शालिग्राम ग्रौर शिविलग बने। प्रारम्भिक ग्रायं मूर्ति बनाना या देवता के किसी प्रतीक पर फूल, पत्ते, चन्दन, सिन्दूर इत्यादि चढ़ाना, फल-मूल ग्रादि के नैवेद्य ग्रथवा बिल किये पशुग्रों का रक्त ग्रवंण करना नहीं जानते थे । ग्रायों ने ग्रपनी सहिष्णुता ग्रौर उदारता से उन सभी लोक प्रचिलत विश्वासों ग्रौर पूजा-पद्धितयों को ग्रहण करके उन्हें परिमार्जित किया, इनके समर्थन के लिए नथे कथानक ग्रौर ग्रालंकारिक व्याख्याएँ गढ़ीं।

प्रगतिशीलता-समूचा वैदिक साहित्य प्रगतिशीलता के ग्रोजस्वी विचारों से भ्रोत-प्रोत है। उसमें पौरुष, शौर्य, पराक्रम भ्रौर प्रबल श्राशाबाद के स्फूर्तिदायक विचारों का प्राधान्य है। शत्रग्रों का दमन तथा बाधाग्रों का पद-दलन करते हुए ्रीवन में सदैव विजय पाना ग्रायों का प्रधान लक्ष्य था। उनके जीवन का मूल मनत्र बा-'बढे चलो, बढे चलो'(चरैंवेति, चरैंवेति)। ऐतरेय ब्राह्मण में इन्द्र ने रोहित को इसका उपदेश करते हए जो सन्देश दिया है, विश्व के त्राङ्मय में उससे श्रधिक ऊर्जस्वल संदेश कहीं नहीं मिलता। 'जो परिश्रम से थककर चकनाचुर नहीं होता, उसे लक्ष्मी नहीं मिलती' (नानाश्रान्ताय श्रीरस्ति)। भाग्य के भरोसे बैठने का कोई लाभ नहीं। 'जो बैठा रहता है, उसका भाग्य भी बैठ जाता है, जो उठ खड़ा होता है, उसका भाग्य भी उठ खड़ा होता है। जो भ्रग्रसर होता है, उसका भाग्य भी भ्रामे बढता है।' इसलिए 'भ्रागे बढो, भ्रागे बढो।' अपनी निष्क्रियता या भ्रसफलता के लिए कलियुग को दोष देना व्यर्थ है क्योंकि 'सो रहने को ही कलियुग कहते हैं और निरन्तर अग्रसर होने को सत्ययुग ।' भगवान् ग्रागे बढ़ने वाले का साथ देते हैं । ग्रागे बढ़ने से मधु और स्वाद फल मिलता है। सूर्य की श्रेष्ठता श्रीर प्रतिष्ठा इसीलिए है कि वह चलने में आलस्य नहीं करता। अतः 'आगे बढ़ो, आगे बढ़ो।' प्रगतिशीलता की यह मावना ग्रायों के समूचे जीवन में ग्रोत-प्रोत थी। इसी से उनका तथा उनकी संस्कृति का भारत में श्रीर भारत से बाहर के देशों में प्रसार हुग्रा श्रीर उन्होंने ज्ञान-विज्ञान के 🦥 प्रत्येक क्षेत्र में विलक्षण उन्नति की।

ज्ञान-विज्ञान—ग्रायों की तीसरी विशेषता ज्ञान के प्रत्येक क्षेत्र में ग्रन्वेषण, विवेचन भौर उसे व्यवस्थित या कमबद्ध रूप देने की पद्धित थी। व्यवस्थित ज्ञान ही विज्ञान कहलाता है। उन्होंने दुनिया में सर्व प्रथम उच्चारण, भाषा भौर व्याकरण शास्त्र के नियमों का विवेचन किया। सूत्र शैली में विभिन्न विज्ञानों को उन्होंने बड़ी व्यवस्था से प्रतिपादित किया। इसका सर्वोत्तम उदाहरण पाणिनि की भ्रष्टाघ्यायी है। दश्नंन, श्रायुर्वेद, राजनीति, छन्द, ज्योतिष भ्रादि सभी शास्त्रों पर उन्होंने इस प्रकार के भ्रन्य लिखे।

तपोवन-पद्धति-उत्तर वैदिक युग में इस पद्धति का विशेष रूप से विकास हुन्रा; रामायण, महाभारत में इसका काफी वर्णन पाया जाता है। भारतीय संस्कृति के प्रसार तथा ज्ञान-विज्ञान के विकास में इसने बड़ा भाग लिया। पुराणों में ऋषि-मुनियों के जंगलों में जाकर तपस्या करने तथा ग्रलौकिक फल पाने की ग्रनेक कथाएँ हैं। म्राजकल तपस्या का मर्थ म्रात्म-पीड़न या शारीरिक यातना समभा जाता है। किन्तू प्राचीन काल में विक्षेपकारी प्रलोभनों ग्रौर सुखों को तिलांजलि देकर किसी ऊँचे म्रादर्श या उद्देश्य के लिए म्रनन्य निष्ठा भौर एकाम्रता के साथ उग्र परिश्रम करना ही तपस्या कहलाती थी। भगीरथ ने गंगा की धारा नियन्त्रित करने के लिए जो ग्रनथक ग्रौर उग्र परिश्रम किया, वह ग्राज तक प्रसिद्ध है। प्राचीन ऋषियों के जंगलों में जाकर तपस्या करने का ग्रर्थ यही प्रतीत होता है कि वे उन जंगलों में ज्ञान के केन्द्र स्थापित करके अज्ञानान्धकार का नाश करें, जंगली जातियों को सम्यता का पाठ पड़ाएँ, उन्हें उच्चतर नैतिकता ग्रौर धर्म की दीक्षा दें। ग्रार्यों के ग्रागमन से पहले सारा दक्षिण भारत राक्षस भादि श्रनार्य जातियों से श्रावासित था। महर्षि ग्रगस्त्य सबसे पहले उस प्रदेश में गए ग्रौर उन्होंने वहाँ तपोवन स्थापित तरके ज्ञान का ग्रालोक फैलाना ग्रुरू किया । उनके <mark>ग्रतिरिक्त वहाँ सुतीक्ष्ण, शरभंग ग्रादि के ग्राश्रम</mark> भी अपने पड़ौस की जंगली जातियों को सभ्य बना रहे थे।

ग्राश्रमों का दूसरा कार्य ज्ञान का विकास, प्रचार श्रीर जन्नति थी। ऋषि तपोवनों के सुरम्य एकान्त में पारलौकिक ग्रौर ग्राध्यात्मिक समस्याग्रों पर विचार किया करते थे। श्रद्धालु जिज्ञासु दूर-दूर से उनके चरणों में बैठकर ज्ञान प्राप्त करने ग्राते थे। उस समय के सबसे बड़े विश्वविद्यालय यही थे। इन्हीं में ग्रारण्यक ग्रन्थों का तथा उपनिपदों का निर्माण हुग्रा। दार्शनिक विचार की ऊँची-से-ऊँची उड़ानें ली गई। इन्हीं में ग्राचार-शास्त्र ग्रौर धर्म की गहन ग्रन्थियाँ सुलभाई गई। तपोवन प्राचीन हिन्दू संस्कृति का एक प्रधान मूल स्रोत थे। हमारे वाङ्मय के एक बड़े भाग का निर्माण इन्हीं में हुग्रा; रामायण, महाभारत, धर्मसूत्र, स्मृतियाँ इन्हीं के शान्त वातावरण में लिखी गई।

# रामायण श्रीर महाभारत तथा तत्कालीन भारत

रामायण और महाभारत हमारे जातीय महाकाव्य है। इनमें विणत धर्म, आचार-व्यवहार के नियम, संस्थाएँ, व्यवस्थाएँ और प्रथाएँ हजारों वर्ष बीत जाने पर आज भी हमें प्ररणा दे रही हैं और हमारी जाति के जीवन के निर्माण में वे प्रमुख भाग ले रही हैं। भारतीय जीवन की वास्तिविक ग्राधार-शिला यही हैं। रामायण की रचना महिंच वालमीकि ने लोगों को मानव-जीवन के सर्वोच्च ग्रादर्श बताने के लिए की थी। रामायण और महाभारत का राजमहल से लेकर कुटिया तक सर्वत्र प्रसार है। हजारों वर्णों से भारतवर्ष के गाँव-गाँव और घर-घर में प्रतिदिन इनकी कथा होती चली ग्रा रही है। इनसे भारत की ग्राबाल-वृद्ध-विता जनता ने केवल ग्रानन्द ही नहीं पाया, ग्रिपतु शिक्षा भी ग्रहण की है। वह इन्हें हृदय में ही नहीं रखती ग्रिपतु शिरोधार्य भी करती है। ये उसके लिए काव्य ही नहीं, धर्म शास्त्र भी हैं। ये हमारे धर्म वा प्रधान मूल स्रोत, सामाजिक ग्राचार का मेहदण्ड और संस्कृति के प्राण हैं। यहाँ पहले दोनों के काल तथा महत्त्व का उल्लेख करके ग्रन्त में इनसे सूचित होने वाली तत्कालीन संस्कृति पर विचार किया जायेगा।

रामायण का रचना-काल—रामायण का रचना-काल ५०० ई० पू० से पहले का है। रामायण की घटना निःसन्देह बहुत पुरानी है। किन्तु उसके वर्तमान रूप का प्रधिकांश भाग छठी शती ई० पू० में लिखा गया प्रतीत होता है, क्योंकि इस शती में भगवान् बुद्ध के प्रादुर्भाव के समय हम पहली बार श्रावस्ती, पाटलिपुत्र और उत्तरी बिहार में वैशाली राज्य का उल्लेख पाते हैं। बुद्ध के समय रामायण की अयोध्या का स्थान श्रावस्ती ले चुकी थी और जनकपुरी मिथिला के महत्त्व का भी अन्त हो चुका था। इसी प्रकार रामायण पर बौद्ध धर्म का भी कोई प्रभाव नहीं है। किन्तु, बौद्ध जातकों में रामायण की कथा है। अतः इसमें कोई सन्देह नहीं रहता कि उसकी रचना बौद्ध-साहित्य से पहले हुई है। किन्तु इसमें पीछे तक काफी प्रक्षेप होते रहे और ऐसा प्रतीत होता है कि ईसा की पहली शती तक इसका वर्त्तमान रूप पूर्ण हो. चुका था।

महाभारत का रचना-काल—महाभारत के विकास में रामायण से भी ग्रर्धिक समय लगा। उसकी मूल कथा तो ब्राह्मण-ग्रन्थों के समय (१००० ई० पू०) में ग्रवस्य प्रचलित थी, क्योंकि इनमें कुरुक्षेत्र, परीक्षित, भरत ग्रौर धतराष्ट्र का उल्लेख है।

उसके बाद अनेक शितयों तक महाभारत की कथा 'सूतों' (चारणों) की रसना पर फलती-फलती रही। उसमें अनेक पिरवर्धन होते रहे। ५०० ई० तक (कुछ विद्वानों की सम्मित में ४०० ई० तक) इसका वर्तमान बृहत्स्वरूप पूरा हो चुका था। इसका अन्तिम संस्करण २०० ई० पू० में सातवाहन युग में हुआ। स्वयं महाभारत में इसके क्रिमक विकास का स्पष्ट उल्लेख है। "व्यास ने तीन वर्ष तक लगातार पिरश्रम करके इसकी रचना की, उन्होंने इसे अपने शिष्य वैशम्पायन को सुनाया। वैशम्पायन ने अर्जुन के प्रपौत्र जनमेजय को तथा तीसरी वार लोमहर्षण के पुत्र सौति ने यह कथा शौनक आदि ऋषियों को सुनाई। व्यास के ग्रन्थ का नाम 'जय' था। इसके श्लोकों की संख्या ५,५०० थी, वैशम्पायन ने इसे बढ़ाकर २४,००० श्लोकों का 'भारत' बनाया और सौति ने भारत में और भी आख्यान, उपाख्यान जोड़कर, 'हरिवंश' नामक परिशिष्ट के साथ उसे एक लाख श्लोकों का 'महाभारत' बना डाला।

रामायण का महत्त्व-भारतीय संस्कृति में रामायण का विशेष महत्त्व इस बात में है कि उसने जीवन के प्रत्येक क्षेत्र के, विशेषतः गृहस्थ धर्म के, जितने उज्ज्वल भ्रौर विविध प्रकार के ग्रादर्श लोकप्रिय भ्रौर मनोरंजक ढंग से प्रस्तुत किये हैं, उतने श्रन्य किसी ग्रन्थ ने नहीं किये। यह इनका विशाल भंडार है। श्रादर्श पिता, श्रादर्श माता, ग्रादर्श पति, ग्रादर्श पत्नी, ग्रादर्श राजा, ग्रादर्श प्रजा, ग्रादर्श धर्मात्मा-सारांश यह कि सब प्रकार के आदर्श इसमें हैं। सदियों से ये आदर्श हमारे वैयक्तिक श्रीर राष्ट्रीय चरित्र का निर्माण करते रहे है। हमारे देश की सांस्कृतिक एकता का एक बड़ा कारण यही ब्रादर्श हैं। वाल्मीकि का उद्देश्य ही मर्यादा पुरुषोत्तम राम का चित्रण करना है। रामायण के अन्य चरित्र तो प्रधान रूप से एक आदर्श का चित्रण करते हैं, किन्तु राम ग्रनेक ग्रादर्शों का पुञ्ज है। वे पिता की ग्राज्ञा शिरोधार्य करके वन जाने वाले ग्रादर्श पुत्र, भाई के लिए गद्दी छोड़ने वाले ग्रादर्श भाई, सीता का रावण से उद्घार करने वाले श्रादर्श पति हैं और श्रपनी प्राणाधिका प्रियतमा का लोकानुरञ्जन के लिए परित्याग कर देने वाले ग्रादर्श राजा हैं। राम-राज्य <mark>ग्राज तक</mark> श्रादर्श राज्य माना जाता है। सीता भारतीय नारीत्व की साक्षात् प्रतिनिधि है। श्रार्य ललनाएँ हजारों वर्षों से उनके उदात्त उदाहरण का ग्रनुसरण करती श्रा रही हैं। कौशल्या-जैसी माता ग्रौर भरत ग्रौर लक्ष्मण-जैसे भाई सदैव हिन्दू समाज में ग्रनु-करणीय माने जाते रहे हैं।

महाभारत की महिमा—महाभारत केवल कौरव-पाण्डवों के संघर्ष की कथा ही नहीं, किन्तु भारतीय संस्कृति और हिन्दू धर्म के सर्वाङ्गीण विकास का प्रदर्शक एक विशाल विश्व-कोष है। इसमें उस समय के धार्मिक, नैतिक, दार्शितक और ऐतिहासिक आदर्शों का अमूल्य और अक्षय संग्रह है। महाभारत की इस उक्ति में लेश-मात्र सन्देह नहीं कि वह सर्वप्रधान काव्य, सब दर्शनों का सार, स्मृति, इतिहास और चित्रत-चित्रण की खान तथा पञ्चम वेद है। मानव-जीवन का कोई ऐसा पहलू या समस्या नहीं जिस पर इसमें विस्तार से विचार न किया गया हो। शान्ति पर्व और अनुशासन पर्व

तो इसी दृष्टि से लिखे गए हैं। इसीलिए महाभारत का यह दावा सवंथा सत्य है कि 'धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष के विषय में जो इसमें कहा गया है वही अन्यत्र है, जो इसमें नहीं है वह कही नहीं है' (यिदहास्ति तदन्यत्र यन्तेहास्ति न तत्कवींचत्)। ऋग्वेद के बाद यह संस्कृत साहित्य का सबसे देदीप्यमान रत्न है। विस्तार में कोई काव्य इसकी समता नहीं कर सकता। यूनानियों का इलियड और ओडेसी मिलाकर इसका आठवां हिस्सा है। इसका सांस्कृतिक महत्त्व इसी तथ्य से स्पष्ट है कि हिन्दू धर्म का सबसे प्रसिद्ध ग्रन्थ 'भगवद्गीता' इसी का ग्रंश है। भारत या भारत से बाहर जहां कहीं भी हिन्दू संस्कृति का प्रसार हुआ, वहां रामायण के साथ-साथ महाभारत का भी प्रचार हुआ। दूसरी शती ई० पू० में यूनानी राजदूत इसके उपदेशों को उद्धृत करते हैं और छठी शती ई० में सुदूर कम्बोडिया के मन्दिरों में इसका पाठ होने लगता है। सातवीं शती में मंगोलिया के तुर्क अपनी भाषा में हिडिम्बा-वध आदि उपाल्यानों का आनन्द लेने लगते हैं, दसवीं शती में जावा की लोक-भाषा में इसका ग्रनुवाद हो जाता है।

दोनों महाकाव्यों का काल एक न होने पर भी ये प्रधान रूप में प्राग्बुद्ध-कालीन संस्कृति के उस काल पर प्रकाश टालते हैं जब हिन्दू धर्म थ्रौर समाज का रूप काफी सुस्थिर हो चुका था। इनमें भारतीय संस्कृति के सब प्रधान विचार वर्णाश्चम-व्यवस्था, जन्मान्तरवाद, ग्रात्मा की ग्रमरता, कर्मवाद, उदारता ग्रौर सहिष्णुता मिलते हैं। यद्यपि रामायण श्रपेक्षाकृत पहले काल की दशा का दिग्दर्शन कराती है तथापि दोनों मोटे तौर से उत्तर वैदिक युग के ग्रन्तिम भाग की भारतीय संस्कृति के परिचायक हैं।

#### धार्मिक दशा

नये देवता—वैदिक युग से महाकाव्य-युग के धर्म में बड़ा ग्रन्तर ग्रा गया था। पहले युग की प्राकृतिक शक्तियों के सूचक इन्द्र, वहण, ऊपा ग्रादि देवताग्रों का स्थान ग्रव स्कन्द, विशाख ग्रौर वैश्रवण-जैसे देवना लेने लगे। ब्रह्मा, विष्णु, महेश की त्रिमूर्ति का उत्कर्ष हुग्रा। वैदिक काल में प्राकृतिक शक्तियाँ देवता बनती थीं; ग्रब वीर पृष्ट इस पद को पाने लगे। श्रीराम रामायण के मूल ग्रश में मनुष्य हैं, किन्तु बाद के ग्रंशों में विष्णु का ग्रवतार बन जाते है। इस समय शास्त्रकारों ने नये देवी-देवता ग्रहण करने का एक मुन्दर उपाय खोज निकाला था। जिस तरह वैदिक युग में सब देवता एक भगवान् की विभिन्न शिवतयों के सूचक थे, उसी प्रकार वे ग्रब भगवान् की तीन मुख्य उत्पादक, धारक ग्रौर महारक शिक्तयों के प्रतीक ब्रह्मा, विष्णु, महेश के बिविध रूप बने। विभिन्न सम्प्रदायों की धामिक कट्टरता का हल इसी उपाय से किया गया। इस युग में विष्णु के भक्त भागवतों या पाँचरात्रों तथा शिव के उपासक पाशुपतों का प्राधान्य था। सूर्य का उपासक सौर समप्रदाय भी प्रवल हो रहा था। इनके पार-परिक विराध से ग्रार्य जाति की एकता के विधटन की सम्भावना थी। इस संकट के निवारण के लिए यह कल्पना की गई कि भागवतों के उपास्य देवता

ैविष्णु ही पाशुपतों के श्राराष्ट्य देव शिव हैं (म० भा० ३।३६।७६ प्र०) । महा<mark>भारत</mark> के एक ही पर्व में शिव श्रौर विष्णु की सहस्र नामों से स्तुति है।

भिक्त की प्रधानता — इस युग की दूसरी विशेषता भिक्त की प्रधानता है। वैदिक युग में कर्मकाण्ड पर अधिक बल था, उपनिषदों ने ज्ञान को प्रधान बतलाया, किन्तु अब भिक्त की मिहमा बढ़ने लगी। भिक्त द्वारा भगवान् की आराधना करके उसे प्रसन्न किया जा सकता था। इस आन्दोलन के नेता श्रीकृष्ण थे। पहले यह बतलाया जा चुका है कि घोर आंगिरस ने श्रीकृष्ण को नये प्रकार के यज्ञ का उपदेश दिया था। महाभारत के समय महापुरुषों को देवता बनाने की जो प्रवृत्ति थी उसीने कृष्ण को भी भगवान् बना दिया। बाद में उन्हीं की भिक्त पर बल दिया जाने लगा।

स्रात्म-यज्ञ — पशु-यज्ञ के स्थान पर महाभारत में मुक्ति पाने के लिए स्रात्म-यज्ञ, स्रात्म-संयम स्रौर चिरत्र-शुद्धि पर बल दिया गया है। रामायण के समय तक यज्ञों की काफी महत्ता थी। महाभारत के समय भी वे सर्वथा लुप्त नहीं हुए थे। फिर भी विचारकों ने स्पष्ट रूप से यह कहना शुरू किया कि उन कूरतापूर्ण यज्ञों को करने का क्या लाभ, जिनसे स्वर्ग स्रादि क्षणिक फल प्राप्त होते हैं। सच्चा यज्ञ तो सत्य, स्रिहंसा, तृष्णा, कोध का परित्याग, संयम, वैराग्य स्रौर त्याग है। इनकी साधना करने वाला वह फल प्राप्त करता है जो हजारों यज्ञों से भी नहीं प्राप्त हो सकता। स्राचार-शुद्धि सबसे बड़ा धर्म है।

गीता का मध्य-मार्ग-इस युग में भारतीय धर्म का सर्वोत्कृष्ट रूप हमें भगवद्गीता में भिलता है। यह इतना महान् है कि इसने सब अवस्थाओं, सब धर्मों, सब वर्णों ग्रौर जातियों को ग्रपने-ग्रपने विश्वासों के ग्रनुसार मोक्ष पाने की स्वतन्त्रता है। गीता से पूर्व कर्मकाण्डी यज्ञों पर बल दे रहे थे, तपस्वी तप को महत्त्वपूर्ण समभते थे। पिछले वर्ग के मत में दुनिया से मुक्ति तव तक नहीं हो सकती थी जब तक कि दुनिया से भागकर योगाम्यास न किया जाय । किन्तु श्रीकृष्ण ने मघ्य **मार्ग** का उपदेश दिया। योग की सिद्धि न तो क्रच्छ तप से और न ही भोग-विला**स से** होती है—'जिसका स्राहार-विहार, चेष्टाएँ, निद्रा स्रौर जागरण सुनियत्रित है उसी का योग दुःख दूर करने वाला है' (६।१७)। श्रीकृष्ण ग्रन्य योगियों की तरह इन्द्रि**यों** के व्यापार ग्रौर काम वृत्ति के दमन पर ग्रत्यधिक बल नहीं देते थे। उनका तो कहना ही यही था कि मैं 'धर्मा 🗪 धिमी काम हूँ।' वे योग के लिए निष्क्रिय संन्या सियों का-सा जीवन नहीं पसन्द करते थे। उनका मन्तव्य तो यह था कि प्रत्येक व्यक्ति को अपने कर्त्तव्य का पूरा पालन करना चाहिए। इसीसे उसे मुक्ति और **ब्रह्मज्ञान की** प्राप्ति होगी । महाभारत में कई उदाहरणों द्वारा इस सिद्धान्त की पुष्टि भी की गई ैहै। वनपर्व में मांस वेचने वाले व्याध ने ब्राह्मण को तत्त्व-ज्ञान दिया है (भ्रष्ट्याय २०६-२२४) । इसी प्रकार शान्ति-पर्व में जाजलि नामक बनिये ने तपस्वी बाह्मण की न्यह बतलाया कि उसने कभी डण्डी नहीं मारी, इसीलिए उसे ब्रह्म-ज्ञान मिला है

14

(ग्र० २६०-२६३) । गीता की प्रधान शिक्षा फल की ग्राशा छोड़कर, निष्काम बुद्धि से ग्रपना कर्त्तव्य-पालन करने की है ।

सार्वभौम धर्म-गीता ने न केवल स्वधर्म-पालन पर वल दिया ग्रपितु उसके साथ ही उसने मोक्ष का द्वार सारे समाज के लिए खोल दिया। गीता से पहले मुक्ति के दो ही साधन थे --- यज ग्रौर ज्ञान । दोनों का वेदों में प्रतिपादन होने से उनका म्रधिकार केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य को ही था । (वे० सू० १।३।३४।३८) । गीता ने पहली बार स्त्रियों तथा नीच जानियों को भी उत्तम गति पाने का ग्रधिकार दिया (६।३२) । भगवद्गीता द्वारा स्त्री, वैश्य, शूद्र ग्रौर ग्रन्त्यज ग्रादि निम्नवर्णी, नीच वंशों में उत्पन्न सभी मोक्ष के ग्रधिकारी समभे गए। श्रीकृष्ण ने इस क्षेत्र में स्त्री-पुरुष, आर्य-ग्रनार्य सभी प्रकार का भेद मिटा दिया। गीता में इसे राजयोग ग्रर्थात् सबसे श्रेष्ठ ज्ञान कहा गया है। इसके साथ ही श्रीकृष्ण ने पूजाविधियों की विविधता को भी स्वीकार किया। यह ग्रावश्यक नहीं कि किसी एक निश्चित रूप में ही भगवान् की उपासना की जाय । जो लोग श्रीकृष्ण की उपासना करते हैं वे तो मोक्ष के ग्रिधिकारी होते ही हैं किन्तु श्रीकृष्ण के मतानुसार जो किसी भी ग्रन्य देवता का श्रद्धापूर्वक स्मरण करते हैं, वे भी भगवान् की ही भिक्त करते हैं (गी० ६।२३)। वे पत्र-पुष्प जो कुछ भी लाते हैं भगवान् उसे स्वीकार करते हैं। इस प्रकार गीता के सार्वभौम धर्म में किसी प्रकार के देवता या पूजा-पद्धति का नियम नहीं। वह जाति, देश श्रीर सम्प्रदाय के सभी प्रकार के बन्धनों से ऊपर उठा हुम्रा है। श्रीकृष्ण ही सम्भवतः संसार में सार्वभौम धर्म के पहले प्रचारक थे।

घमं का पालन—गीता तथा महाभारत ने इस बात पर बल दिया कि मनुष्य का मुख्य कर्तव्य धर्म का पालन है। धर्म का तात्पर्य किमी विशेष देवता की पूजा ही नहीं, बिल्क ईमानदारी से ग्रोर नैतिकता पूर्वक जीवन-यापन करना था। भारतीय दृष्टि से ग्राचार-शुद्धि ग्रौर धर्म पर्याय हैं। यह भी स्मरण रखना चाहिए कि धर्म का पालन किसी विशेष लाभ के उद्देश्य से नहीं होना चाहिए। उसका पालन धर्म के लिए ही होना चाहिए। युधिष्ठिर ने बिनये की भावना से धर्म-पालन करने वालों की घोर निन्दा की है। धर्म के मार्ग पर चलने हुए बड़े कष्ट उठाने पड़ते हैं। रामायण ग्रौर महाभागत में सबसे ग्रधिक कष्ट धर्मात्माग्रों—श्रीराम ग्रौर युधिष्ठिर—को उठाने पड़े। फिर भी वे ग्रपने मार्ग से विचलित नहीं हुए। दोनों महाकाव्यों की एक प्रधान शिक्षा यह है कि कठोर-से-कठोर संकट ग्रौर विपत्ति में भी हमें ग्रपने धर्म ग्रौर कर्त्तव्य का त्याग नहीं करना चाहिए।

दर्शन— इस समय तक छहों भारतीय दर्शनों के मूल विचारों का विकास हो चुका था, किन्तु अभी उसमें कमबद्धना और सुस्थिरता नहीं ग्राई थी। इस समय तक वे निर्माणावस्था में थे, उन्होंने पृथक् सम्प्रदायों का रूप धारण नहीं किया था। इस बात में सभी मीमांसक थे कि वे वैदिक विधियों का पालन करते थे। सांख्य योग का भगवद्गीता में स्पष्ट निर्देश है। उन दोनों को पृथक् बतलाने वालों को 'बाल'ं अर्थात् नाममभ कहा गया है। न्याय सब प्रकार के अध्ययन और विचार के लिए. आवश्यक समभा जाना था। वेदान्त का ब्रह्म भी महाभारत में स्पष्ट निर्दिष्ट है।

#### सामाजिक जीवन

सामाजिक संगठन—इस काल में वर्ग्-च्यवस्था तो थी, किन्तु जात-पाँत नहीं थी। वर्णों का विभाग गुण-कर्मानुमार माना जाता था। भगवद्गीता में श्रीकृष्ण ने भी स्पट्ट शब्दों में कहा है कि 'मैंने चाहुर्वण्यं की व्यवस्था गुण, कर्म के ग्राधार पर की है।'' उस समय तक यह जन्म के ग्राधार पर नहीं थी। वन पर्व में यह कहा गया है कि वही व्यवित्त ब्राह्मण है जिसने काम-कोध को वश में किया है, इन्द्रियों पर विजय पाई है। जो ग्रध्ययन-प्रध्यापन ग्रौर यज्ञ-कर्म करने वाला ग्रहिसक तथा गुद्ध ग्राचार वाला है। उस समय तक मामाजिक विभाग परवर्ती ग्रुगों की तरह सुस्थिर नहीं हुए थे। ब्राह्मण-क्षत्रियों का काम करते थे ग्रौर क्षत्रिय ब्राह्मणों का। ब्रीणाचार्य विष्ठ होते हुए भी धनुर्वेद के सबसे बड़े ग्राचार्य थे ग्रौर भीष्म-पितामह सबसे बड़े क्षत्रिय होते हुए भी तत्त्व-ज्ञान के उपदेष्टा थे। महाभारत में एक स्थान पर तो यह भी कहा गया है कि वर्णों का कोई भेद है ही नहीं (शान्ति प० १८६।१०७)।

हिन्नयों की स्थिति ग्रौर विवाह-पद्धित-तत्कालीन समाज में स्त्रियों को प्रतिष्टित पद प्राप्त था ग्रौर उन्हें समाज में पर्याप्त स्वतन्त्रता थी। किन्तु उत्तर वैदिक युग से स्त्रियों को स्थिति में जो हास होना प्रारम्भ हुन्ना था, वह इस युग में भी बना रहा है। नारी-विरोधी-वर्ग पुत्रियों के जन्म को बुरा मानता था (१।१५६।११) । उन्हें सारी बुराइयों का मूल समभता था (१६।३८।१) । किन्तु दूसरी स्रोर ऐसे विचारकों की भी कमी नहीं थी जिनकी यह मान्यता थी कि स्त्रियों की प्रतिष्ठा से देवता प्रसन्न रहते हैं। स्त्रियों को ऊँची शिक्षा मिलती थी। उन्हें **ग्रपना**ं पति चुनने की भी स्वतन्त्रता थी । महाभारत के समय में ग्राठ प्रकार के विवाह—-ब्राह्म, दैव, ग्रार्प, प्राजापत्य, गान्धर्व, ग्रासुर, राक्षस ग्रौर पैशाच—प्रचलित थे । **इनमें** पहले चार ही ग्रच्छे समभे जाते थे। गान्धर्व, राक्षस ग्रौर ग्रासुर विवाहों का भी राक्षस का ग्रर्थ था कन्या के बलपूर्वक हरण द्वारा किया जाने वाला विदाह । अर्जुन का सुभद्रा-हरण, श्रीकृष्ण का रुविमणी-हरण ग्रौर दुर्योघन का कर्लिगराज-कन्या-**हरण** " इसके उदाहरण हैं। ग्रासुर-विवाह में कन्या का पिता वरपक्ष से धन लेता था। माद्री का विवाह ऐसा ही था। नियोग की प्रथा भी इस समय शास्त्र सम्मत थी। कुन्ती ने युधिष्ठिर स्रादि पाँच पाण्डव नियोग से उत्पन्न किये थे । बहु-विवाह-प्रथा धनियों म्रोर राज-वर्ग में काफी प्रचलित थी । भारतीय साहित्य में सती के उदाहरण इसी समय से मिलने प्रारम्भ होते हैं । माद्री पाण्डु के साथ सती हो गई थी । बाल-विवा**ह की**र्ष प्रथाभी शुरू हो गई थी।

प्रायः यह समभा जाता है कि पर्दा-प्रथा मुसलमानों के स्रागमन से प्रारम्भ हुई, किन्तु यह ठीक नहीं है। रामायण श्रौर महाभारत दोनों में इस बात का स्पष्ट संकेत है कि स्त्रियाँ सामान्य रूप से स्रलग रहती थीं श्रौर सर्व साधारण के सामने नहीं स्राती थीं। श्रीराम ने जब लक्ष्मण को ग्रग्नि-परीक्षा के लिए सीता को सबके सामने लाने को कहा तो वह ग्राश्चर्य-चिकित हो गए। तब राम को यह कहना पड़ा कि संकट, यज्ञ श्रौर विवाह के समय में स्त्री का दर्शन ग्रापत्तिजनक नहीं है। दुर्योधन की स्त्रियों को महाभारतकार ने स्रमूर्यम्पश्या (शल्य पर्व २६।७४) कहा है। फिर भी महाभारत में इस बात की पर्याप्त साक्षी है कि स्त्रियों में मध्य-काल की-सी परतन्त्रता श्रौर घोर पर्दा-प्रथा नहीं थी। स्वयंवर ग्रादि में वे सबके सामने ग्राती थीं। कुछ विद्वानों ने पर्दे का कारण ईरानी या यूनानी प्रभाव को वतलाया है। ग्राजकल हिन्दू-समाज में स्त्रियाँ पित का नाम नहीं लेतीं, किन्तु रामायण श्रौर महाभारत के समय में द्रौपदी, सीता, दमयन्ती श्रौर सावित्री श्रादि पित को नाम लेकर पुकारने में संकोच नहीं करती थीं।

गृहस्थ-जीवन में पत्नी का स्थान वैदिक काल की भाँति पति के बराबर समभा जाता था। वे पुरुष की ग्रधीङ्गिनी ग्रौर सुक्षों का स्रोत समभी जाती थीं। वे पतिव्रता के ऊँचे ग्रादर्श का पालन करती थीं। सीता, सावित्री ग्रौर दमयन्ती ग्राज तक भारतीय स्त्रियों के लिए ग्रनुकरणीय उदाहरण हैं।

जीवन के प्रति दृष्टिकोण—वैदिक युग की भाँति इस. समय भी जीवन का दृष्टिकोण ग्राक्षावादी था। भाग्य की ग्रपेक्षा पौरुप पर ग्रिष्ठिक वल दिया जाता था। महाभारत में बार-बार इस प्रश्न पर विचार है कि भाग्य प्रतल है या पुरुषार्थ; ग्रौर प्राय: हर बार ही पुरुषार्थ की श्रेष्ठता का प्रतिपादन किया गया है। महत्त्वाकांक्षा, सतत परिश्रम ग्रौर भगीरथ प्रयत्न सम्पत्ति के मूल माने गए हैं। 'महत्त्वकांक्षी ही महान् बनता है ग्रौर ग्रमत्त सुख का भोग करता है। देवता भी ग्रपने कर्म के कारण महान् बने हैं। जो व्यक्ति भाग्य पर भरोमा रखकर काम नहीं करता वह नपुंसक पति वाली क्त्री की तरह सदा दुखी रहता है।' इस युग के ग्रन्त में ही भारतीय मनोवृत्ति में कुछ ग्रन्तर ग्राने लगा था। वन पर्व में यक्ष के प्रक्तों के उत्तर में एक क्लोक में निष्क्रियता ग्रौर भाग्य को ग्रच्छा बताया गया है।

इस समय भारतीयों ने चैरित्र और ग्राचार को बहुत महत्ता दी। महाभारत के एक उपास्थान में वतलाया गया है कि जब प्रह्लाद ने इन्द्र का ग्रपना शील दिया तो सम्पत्ति भी उसके पास ने जाने लगी। जब प्रह्लाद ने उससे जाने का कारण पूछा तो उत्तर मिला—"लक्ष्मा वहीं रहती है जहाँ शील, धर्म ग्रौर सत्य रहते हैं"। राम का वचन-पालन ग्रौर युधिष्ठिर का सत्य-प्रेम प्रसिद्ध ही है। मेगस्थनीज प्रभृति विदेशियों ने भो भारतीयों की चारित्रिक उच्चता ग्रौर सत्यिप्रयता को स्वीकार किया है।

# म्रायिक दशा

कृषि—इस युग में म्राजीविकाओं (वृत्तियों) के शास्त्र का सामान्य नाम 'वात्ती' था। इसके तीन ग्रंग थे—कृषि, पशु-पालन ग्रौर शिल्प। राजाम्रों का यह कर्तव्य समभा जाता था कि वे तीनों वृत्तियों की उन्नति के लिए योग्य पुरुष नियुक्त करें। कृषि काफी उन्नत थी, सिचाई का राज्य की ग्रोर से प्रवैन्ध किया जाता था। उद्यान-कला (बागवानी) का विकास इसी युग से प्रारम्भ होता है। धनी लोगों को पाँच वर्ष में फल देने वाले ग्राम के बगीचे लगाने का बहुत शौक था।

पशु इस युग में भी सम्पत्ति का प्रधान ग्रंग थे। कृषि के लिए बैल ग्रीर युद्धों के लिए घोड़े तथा हाथी ग्रनिवार्य थे। इनकी चिकित्सा ग्रीर शिक्षा के लिए योग्य व्यक्ति नियत किये जाते थे। ग्रज्ञात वास के समय सहदेव ने विराट के यहाँ गो-विशेषज्ञ ग्रीर नकुल ने ग्रश्व-विशेषज्ञ के रूप में नौकरी की थी। उन दिनों पशुग्रों के शिक्षण ग्रीर चिकित्सा पर हस्ति-सूत्र ग्रीर अश्व-सूत्र ग्रादि कई ग्रन्थ रचे गए। ग्राजकल इनमें से नकुल का ग्रश्व-विद्या-विषयक 'शालि-होत्र' तथा 'हस्त्यायुवद' ही उपलब्ध होते हैं।

शिल्प—शिल्पों में वस्त्र-व्यवसाय विशेष उन्नति पर था। उत्तर वैदिक युग से. भारतीय साहित्य में कपास का उल्लेख मिलता है। मोहेजोदड़ो में भी सूती कपड़े के अवशेष मिल हैं। दुनिया को कपास का परिचय कराने वाला भारत ही था। यूनानी इस बात पर आश्चर्य करते थे कि भारत में ऊन पेड़ों पर लगती है। १८वीं श्वती तक भारत का वस्त्र-व्यवसाय बहुत उन्नत था और वह दुनिया को ढाके की मलमल-जैसा महीन कपड़ा देता रहा। महाभारत के समय में भश्च और चोल देशों. में बिह्या सूती कपड़ा बनता था, ऊनी कपड़ों के लिए आजकल की तरह ही काश्मीर और कम्बोज (पामीर और बदस्शाँ) प्रसिद्ध थे। रेशमी वस्त्रों का भी प्रचलन था। सोना, चाँदी, लोहा, सीसा और राँग से अनेक पदार्थ तैयार किये जाते थे। समुद्र से मोती और दक्षिण की खानों से अनेक मिणयां निकाली जाती थीं। इनमें वैदूर्य सबसे मूल्यवान थी। विभिन्न शिल्पों के प्रोतसाहन के लिए राज्य की ओर से सहायता दी जाती थी। आगन्तरिक और वैदेशिक व्यापार प्रधान रूप से वैश्यों के हाथ में था। धनी लोग अपने सामान के यातायात के लिए गोमियों (बंजारों) को रखते थे। माल की दुलाई पशुओं तथा बैल गाड़ियों से होती थी। विदेशों के साथ अभी व्यापार बहुत उन्नत नहीं था।

# राजनीतिक जीवन

इस समय अधिकांश भारत में राजतन्त्रात्मक शासन-प्रणाली प्रचलित थी। राजा कुल-कमागत थे। उनका मुख्य कार्य प्रकृति-रंजन समक्का जाता था। उनकी सिक्त तथा अधिकार सर्वथा निरंकुश हों यह बात नहीं है। राजा राजकीय कार्य 'सन्ना' की सहायता से करता था, इसे हम वैदिक युव में भी देख चुके हैं। इसमें का तो राज्य के सब क्षत्रिय योद्धा होते थे (११२२०), या यह एक प्रकार की वृद्ध परिषद्
होती थी। इसमें राज्य-परिवार के व्यक्ति सेनापित तथा अन्य सैनिक अधिकारी
(५१४७।१०) सम्मिलत होते थे। कई बार परामर्श-दाताओं में पुरोहित और जनता
के निम्न वर्ग के प्रतिनिधि भी सम्मिलत किये जाते थे (शा० प० १२। ६५)।
राजा के प्रमाद या गणती करने पर उसके परामर्शदाता उसकी भत्सेना करने में
संकोच नहीं करते थे। राजा को ब्राह्मणों और जनता की इच्छा का आदर करना
पड़ता था। यह माना जाता था कि राजा और प्रजा में एक प्रकार का समभौता है।
राजा प्रजा का अनुरंजन तथा रक्षण करता है और उसके बदले में वह प्रजा से कर
लिता है। प्राचीन काल में राजा पृथु ने राजगद्दी पर बैठते समय ऋषियों के सम्मुख
श्रापथ ली थी कि 'में जब तक जीवित रहूँगा, जो कार्य धर्मानुकूल होगा वही कर्ष्या।'
यह प्रतिज्ञा सभी राजाओं पर लागू समभी जाती थी। अत्याचारी राजा के विरुद्ध
विद्रोह करके उसे पद-च्युत कर दिया जाता था। 'जब राग-द्वेप-बश, राजा वेन ने
प्रजा पर अत्याचार किये तब ऋषियों ने उसे गद्दी से उतार दिया।'

राजा के कर्तव्य — महाभारत में राजा के लिए अनेक उच्च आदर्श शौर कर्त्तव्य बताये गए हैं। उसे निर्वलों पर अत्याचार नहीं करना चाहिए। मन, वचन और शरीर से न्यायाचरण करने हुए 'अपने पुत्र का भी अपराध क्षमा नहीं करना चाहिए।' राजा का धर्म है कि जहाँ एक और वह साधारण प्रजा को सुखी करे, वहाँ उसे दूसरी और 'अभागे, अनाथ और वूढ़ों के भी आँसू पोंछना' उचित है। विद्वानों से उपदेश सुनकर उसे उनका पालन करना चाहिए, जो ऐसा करते हुए स्वेच्छाचारी नहीं बनता 'प्रजा उसी के वश में रहती है।' उसका कर्त्तव्य अपनी सेना, कोष और व्यापार को बढ़ाना तथा प्रजा के कष्ट-निवारण करना है। बेकार, निर्धन और अपाहिजों का पालन-पोपण भी उस राजा का कार्य है। आजकल इसके लिए दरिद्र-पोपण के नियम (Poor laws) बनाये जाते हैं। उस समय भी अनाथ, वृद्ध, निस्सहाय तथा विधवाओं की रक्षा तथा उनकी आजीविका का प्रबन्ध राजा का कर्त्तव्य माना जाता था।

कर-पद्धित—राज्य की ग्राय के प्रधान स्रोत भूमि की उपज, व्यापार, खानों, समुद्रों तथा बनों की उत्पत्ति पर लगाये गए कर थे। कर-संग्रह के लिए काफी जिटल व्यवस्था थी: एक, दस, वीस, सौ ग्रौर हजार ग्रामों के ग्रफ्तर ग्रपने 'क्षेत्र का कर वमूल करके ऊपर पहुँचाते थे। कर का उद्देश्य प्रजा की सुख-समृद्धि ग्रौर रक्षा हीं समभा जाता था। कर लगाते हुए इस बात पर पूरा ध्यान रखा जाता था कि निर्धन से धनी तक सभी पर कर का भार उचित ग्रनुपात में पड़े, कोई भी उससे बंचित न रह जाए। लोभ में पड़कर राजा को बहुत कर बढ़ाकर ग्रपने ग्रौर राष्ट्र के व्यवसाय पर कुठाराघात नहीं करना चाहिए। "कर बहुत बढ़ा देने वाले राजा से प्रजा देष करती है। इस प्रकार राजा को सदा राज्य जाने का भय बना रहता है। राष्ट्र को

प्बछड़ा समभकर ही प्रजा पर कर लगाना चाहिये। गौ को ऋधिक दुह लेने से बछड़ा भी काम का नहीं रहता। इसी प्रकार प्रजा पर ऋत्यधिक कर लगा देने से राष्ट्र की ग्राय बहुत कम हो जाती है। राजा को चाहिए कि वह प्रत्येक नागरिक, राष्ट्रवासी, उपनिवेश तथा ग्राधीन देशवासियों से अनुकम्पापूर्वक यथाशिक्त सब उचित करों को प्राप्त कर ले (शा० ५७।१७।२४)।" उस समय भी राजकर्मचारी रिश्वतस्वोर ग्रीर लूटने वाले होते थे। राजा का यह कर्त्तव्य बताया गया है कि इस प्रकार के व्यक्तियों से वह प्रजा की रक्षा करे।

सैन्य-प्रबन्ध—विदेशी आक्रमणों से रक्षा तथा युद्धों के लिए राजा विशाल सेनाएँ रखते थे। यह स्थायी और स्वयंसेवक दोनों प्रकार की होती थी। सेना के चार अङ्ग होते थे—पदाति, अश्व, हाथी और रथ। उत्तर वैदिक युग तक हाथियों का लड़ाई में प्रयोग नहीं था, यह सम्भवतः इसी युग में शुरू हुआ। भारतीयों ने इसका प्रयोग यूनानियों, ईरानियों और तुर्कों से सीखा। सेना के चार अङ्गों के अतिरिक्त कई आवश्यक और सहायक विभाग भी थे—इनमें यातायात, नौ-सेना और गुप्तचर विभाग थे। पदाधिकारियों के मुख्य हथियार तलवार और ढाल होते थे। गदा का प्रयोग इन्द्व-युद्ध तथा हाथियों की लड़ाई में होता था। अश्वारोही तलवार और भाला रखते थे। रथ पर बैठकर लड़ने वालों के प्रयान अस्त्र धनुप-बाण होने थे। कवच का प्रयोग सब करते थे। महाभारत में परिच तोमर, भिन्दिपाल रिप्टि, शतध्नी, भुशुण्डी आदि अनेक प्रकार के अस्त्रों का वर्णन आता है, जिनका यथार्थ स्वरूप अब तक ज्ञात नहीं हो सका। उस समय मंत्र-शक्ति से आग्नेय, वायव्य, वारूण आदि अनेक प्रकार के विचित्र बाण छोड़े जाते थे; सेना के सूची, मकर, चकादि अनेक ब्यूह बनाये जाते थे।

इस काल की एक विशेषता वर्तमान अन्तर्राष्ट्रीय युद्ध-नियमों की मौति कुछ उल्लेखनीय व्यवस्थाएँ थीं। कौरव-पाण्डवों ने युद्ध से पहले ये नियम बना लिए ये कि निःशस्त्र, निष्कवच और युद्ध से पीठ दिखाने वाले पर प्रहार नहीं किया जायेगा, प्रहार करने से पहले उसकी सूचना दे दी जायेगी, विश्वास दिलाकर तथा घवराहट में डालकर प्रहार करना तथा एक दूसरे को छलना ठीक नहीं। उस समय के आयौं के जीवन का प्रधान घ्येय धर्म का पालन करना था, अतः युद्ध में भी वे छल-कपट को अनुचित समभते थे। उस समय 'युद्ध और प्रणय में सब-कुछ ठीक होता है' का सिद्धान्त आदर्श नहीं बना था।

वैज्ञानिक उद्घिति—इस युग में ज्योतिष, चिकित्सा-शास्त्र, पशु-विद्या, रण-कला, धनुर्वेद ग्रौर स्थापत्य की ग्रच्छी उन्नित हुई थी। ज्योतिष में ग्रहों की गति तथा स्थिति के बारे में उन्हें पर्याप्त ज्ञान था। चिकित्सा ग्रौषधियों तथा मंत्रों द्वारा की जाती थी। गहरे-से गहरे बाव भरने का ग्राश्चर्यजनक प्रभाव रखने वाली 'विशल्यंकरणी' ग्रौषि का खूब प्रयोग होता था। गौग्रों, घोड़ों, हाथियों की नस्ल उन्नत करने तथा बीमारियों को दूर करने के लिए ग्रनेक शास्त्र बने हुए थे। सैनिक कला तथा धनुर्वेद की उन्निक

कपर निर्दिष्ट शास्त्रों से मिलती है। स्थापत्य का सर्वोत्तम उदाहरण मय दानव द्वारा निर्मित पाण्डवों का राज-प्रासाद था जिसमें जल में स्थल का ग्रौर स्थल में जल का घोसा होता था। उस समय तक भारतीय वृक्षों में जीव की सत्ता को ज्ञात कर चुके थे। (शान्ति प० ग्र० १८४)।

उपसंहार—यह युग भारतीय इतिहास के स्वर्ण युगों में से है। रामायण तथा महाभारत हिन्दू ब्राचार-विचार की ब्राज तक ब्राघार शिला बने हुए हैं। ये दोनों उज्ज्वलतम रूप में हमारे सामने उन धार्मिक, दार्शनिक ग्रीर नैतिक ब्रादर्शों को रखते हैं जिनके श्रनुसार हमें अपना जीवन बिताना चाहिये। इनमें किसी सम्प्रदाय और जाति का बंधन नहीं है। ब्रात्मा की श्रमरता, कर्मवाद, पुनर्जन्म श्रीर श्रहिसा इसके मूल तत्त्व हैं। धार्मिक श्रीर दार्शनिक विचार के क्षेत्र में भगवद्गीता में जो ऊँची उड़ान ली गई है वह विश्व-इतिहास में श्रनुपम है। भौतिक क्षेत्र में युद्ध-नीति, सस्त्रास्त्र, प्राकृतिक विज्ञान, शिल्प, वाणिज्य श्रीर व्यवसाय की दृष्टि से भारत ने बहुत उन्नति की थी, किन्तु सामाजिक ग्राचार इस समय काफी ग्रवनत था। युधिष्ठिर-जैसे धर्मराज खूत-जैसे दुव्यंसनों का शिकार होते थे। भरी सभा में द्रौपदी का ग्रपमान यह सूचित करता है कि नारी की स्थिति भी समाज में गिरने लगी थी।

# जैन ग्रीर वीद्ध धर्म

धार्मिक जान्ति— छठी श० ई० पू० में भारत में एक प्रबल धार्मिक जान्ति हुई। इसके प्रधान नेता वर्धमान महावीर श्रीर गौतम बुद्ध थे। इस क्रान्ति के मूल तत्त्व थे - याज्ञिक कर्मकाण्ड की निरर्थकता, वेदों की प्रामाणिकता का तथा ब्राह्मणों की प्रभुता का विरोध, नैतिकता और तपस्या का महत्त्व। वेद, ग्रात्मा श्रीर ईश्वर में विश्वास न रखने से इन्हें नास्तिक धर्मान्दोलन कहा जाता है। इन्होंने न केवल भारत के किन्तु संसार के इतिहास पर कई शतियों तक गहरा प्रभाव डाला । वास्तव में यह कई शती पहले प्रारम्भ हुई प्रवृत्तियों के मूर्त्त रूप थे। इनकी जड़ उपनिषदों के संमय में जम चुकी थी, ग्रनेक बोधिसत्व ग्रीर तीर्थं द्धुर इसे ग्रपने जीवनों से सींच चुके थे। बौद्ध-प्रन्थों से ज्ञात होता है कि छठी श० ई० पू० में स्वतन्त्र धार्मिक ग्रौर दार्शनिक 'विचार काफी विकसित हो चुके थे। ब्रह्मजाल स्वत के अनुसार उस समय ६३ श्रमण पन्थ थे। इनके विकास का प्रधान कारण यह प्रतीत होता है कि उस समय की दो प्रधान विचारधाराएँ-ब्राह्मण-ग्रंथों का याज्ञिक कर्मकाण्ड भ्रौर उपनिषदों का ज्ञान-मार्ग साधारण जनता की स्रावश्यकता को पूरी नहीं कर सकी थी। यज्ञों के विरुद्ध उपनिषदों ने जबर्दस्त स्रावाज उठाई थी स्रोर यह घोषणा की थी कि संसार-सागर को पार करने के लिए यज्ञ फूटी नाव की भाँति है। किन्तु इसके विरोध में उन्होंने, 'जिस ज्ञान श्रीर ब्रह्मविद्या पर बल दिया था, वह केवल बुद्धि जीवी वर्ग को ही प्रभावित कर सकती थी। साधारण जनता के लिए ग्राडम्बरपूर्ण यज्ञ भौर रहस्यवाद से ग्रोत-प्रोत उपनिषद् समान रूप से जटिल एवं दुर्बीध ये, वह सरल. ग्राचार एवं भिवत-प्रधान धर्म के लिए तरस रही थी। इनमें पहली दो भावश्यकताएँ बौद्ध जैन वर्म ने पूरी की और तीसरी भक्ति श्रवान पौराणिक वर्म ने। इस मध्याय में जैन भीर बौद्ध-घर्म का वर्णन किया जायगा भीर भगले में हिन्दू धर्म का।

जैन घमं का ग्राविमांवः महात्मा पाद्यं — जैन घमं के संस्थापक प्रायः वर्षमान महावीर माने जाते हैं, किन्तु जैन भनुष्रृति के भनुसार वे भन्तिम भौर चौबीसवें तीर्थक्कर थे। उनसे पहले २३ जैन-धर्म-सुधारक हो चुके थे। जैन-भन्यों में इनके इतने अधिक अत्युक्तिपूर्ण वर्गन हैं कि पाद्यास्य विद्वान् इनमें से केवल २३वें तीर्थक्कर महात्मा पादवं को ही ऐतिहासिक व्यक्ति स्वीकार करते हैं। महात्मा महावीर के

२५० वर्ष पहले द्वीं श० ई० पू० में उन्होंने वाराणसी में ग्रश्वपति राजा की वासक नामक रानी से जन्म लिया। तीस वर्ष की श्रायु में वैराग्य उत्पन्न होने पर राज-पाट का परित्याग किया । ८३ दिन की घोर तपस्या के बाद उन्हें ज्ञान प्राप्त हुआ 🕨 उन्होंने उसका प्रचार करना शुरू किया। ७० वर्ष तक धर्म-प्रचार करके उन्होंने पार्वनाथ पर्वत पर मोक्ष-पद प्राप्त किया । पार्व की मुख्य शिक्षाएँ अहिंसा, सत्य, श्रस्तेय ग्रीर ग्रपरिग्रह वृत का पालन थीं । ये चातुर्याम कहलाती हैं । इसमें कोई संदेह नहीं कि पार्श्व की इन शिक्षाग्रों में कोई नवीनता नहीं थी। वैदिक यज्ञों की पशु-हिंसा के विरुद्ध 'मा हिस्यात् सर्वभूतानि' की जहर बड़ी प्राचीन थी। किन्तु पार्श्व ने पूराने म्नादर्शों को मानते हुए तीन नई बातें कीं—(१) उन्होंने धर्म का प्रचार प्रारम्भ किया । उनसे पहले यज्ञ-यांग का तिरस्कार करके तपस्या करने वाले श्रमण ग्रवश्य थे, पर वे समाज में उसका उपदेश नहीं देते थे। उपनिषदों में हम शिष्यों को ग्राश्रमों में गुरुग्नों के पास जाता हुग्रा देखते हैं, किन्तु गुरु ग्रपने सिद्धान्तों का प्रचार करने के लिए भ्रमण नहीं करते थे, पार्श्व ने प्रचार की परिपाटी को प्रारम्भ किया । (२) पुराने श्रमण ग्रहिंसा-धर्म का पालन तपस्या के एक ग्रंग के रूप में करते थे, वे इसे सर्वसाधारण के लिए आवश्यक नहीं समभते थे। पार्श्व ने अहिंसा तथा अन्य यामों को ऋषि-मूनियों के ग्राचरण तक ही सीमित न रखा, किन्तु साधारण जनता को भी इन्हें भ्रपने जीवन में ढालने का उपदेश दिया। (३) महात्मा पार्व ने श्रपने नवीन धर्म के प्रचार के लिए संघ बनाया। बुद्ध के समय के सब संघों में जैन साधु-साध्यियों का संघ सबसे बडा था।

महात्मा वर्षमान महावीर-महात्मा पार्श्व के २५० वर्ष बाद चौबीसवें तीर्थक्र वर्षमान ने ५३६ ई० पू० में कुण्डग्राम वैशाली (ग्राघुनिक बसाढ़ जि० मुजफ्फरपूर) के ज्ञातुक नामक क्षत्रिय कुल में जन्म लिया। उनके पिता सिद्धार्थ ग्रौर माता त्रिशला थी। उनकी प्रवृत्ति सांसारिक जीवन की स्रोर न थी, तीस वर्ष की अवस्था में, (५०६ ई० पू०) अपने पिता की मृत्यु पर, अपने भाई के राजगही पर बैठने पर उन्होंने गृह-परित्याग करके कठोर तपस्या प्रारम्भ की । १२ वर्ष के उग्र तप के बाद उन्हें १३वें वर्ष पूर्ण सत्य ज्ञान की उपलब्धि हुई। उन्होंने श्रपने ज्ञान का प्रचार शुरू किया, (४६७ई० पू०) । प्रनुयायियों ने उन्हें महावीर देशा जिन (विजेता) की उपाधि दी, लोगों ने उनके सम्प्रदाय को निर्प्रन्य (बन्धन-मुक्त) कहा । भ्रपने सिद्धान्तों का प्रचार करते हुए ७२ वर्ष की आयु में उन्होंने पावापुरी में निर्वाणपद पाया (४६७ ई० पू०) । उनकी प्रधान शिक्षाएँ पार्श्व की ही थीं, किन्तु उन्होंने इनमें कुछ बातें बढ़ाई । महात्मा पार्व चातुर्याम (प्राहसा, सत्य, प्रस्तेय, प्रपरिग्रह) पर बल देते थे, इन्होंने इनके साथ ब्रह्मचर्य को भी भावश्यक व्रत बना दिया। अपरिग्रह पर बल देते हुए उन्होंने दिगम्बर रहने का आदेश दिया । मगध आदि देशों में उनकी शिक्षाओं का बहुत जल्द प्रचार हो गया, कलिंग भी उनका अनुयायी बना, उनके निर्वाण के दो-एक शती के भीतर ही पश्चिम भारत में भी जैन-धर्म की बुनियाद जम

गई। ग्रनेक उतार-चढ़ावों के बाद भारत में ग्राज तक उनके श्रनुयायियों की एक ग्रन्छी संख्या है।

महात्मा बुद्ध ५६७-४८७ ई० पू०--बौद्ध-धर्म के प्रवर्त्तक महात्मा बुद्ध महावीर के समकालीन थे। कपिलवस्तु के राजा शुद्धोदन के घर लुम्बिनीवन (रुम्मिनदेई) में उनका जन्म हुग्रा । वे बचपन से गम्भीर एवं चिन्तनशील प्रकृति के थे। पिता ने १८ वर्ष की ग्रायु<sup>ँ</sup>में उनका विवाह कर दिया । किन्तु इससे उनकी प्रवृत्ति नहीं बदली । छोटी-छोटी घटनाएँ उन पर गहरा प्रभाव डालती थीं । ऐसा प्रसिद्ध है कि रथ में सैर करते हुए बूढे, बीमार ग्रीर मृत व्यक्ति को देखकर उनका मानसिक ग्रसन्तोष बढ़ा, ग्रन्त में प्रसन्त्रमुख संन्यासी देखकर उन्हें उसके हल का मार्ग सूमा। २८ वर्ष की आयु में अपना पुत्र होने पर, वे गृहस्थ और राज-पाट के सब सुखों को लात मारकर घर से निकल पड़े। यही उनका 'महाभिनिष्क्रमण' कहलाता है। पहले कुछ समय तक उन्होंने राज गृह के दो प्रधान दार्शनिकों ग्रालार कालाम ग्रीर रामपुत्र से शिक्षा ग्रहण की; किन्तु इनसे उनकी ज्ञान-िपपासा शान्त नहीं हुई। कर्म-मार्ग से ऊबकर वे ज्ञान-मार्ग की स्रोर बढ़े, किन्तु यहाँ उन्हें सूखी दिमागी कसरत ही दिखाई दी । इसके बाद, उन्होंने तपस्या का मार्ग पकड़ा । पाँच साथियों के साथ गया के पास उरुबिल्व में उन्होंने ६ वर्ष तक घोर तपस्या की, पर फिर भी शान्ति नहीं मिली। कहते हैं एक बार नाचने गाने वाली स्त्रियाँ उस जंगल में से गूजरीं; उनके गीत की घ्वनि गौतम के कान में पड़ी, वे गा रहा थीं 'अपनी वीणा के तार को अधिक ढीला न करो, नहीं तो वह बजेगा नहीं, उसे इतना अधिक कसो भी नहीं कि वह टूट जाय । इससे गौतम को यह ज्ञान हुम्रा कि वह ग्रपने जीवन के तार एकदम कसे जा रहे 🐉 इस तरह कसने से उनके टूटने की सम्भावना है। उन्होंने तपस्या का मार्ग छोड़ दिया। उनके साथियों ने समक्ता कि वे तपस्या से डर गए हैं। वे उन्हें छोड़कर बनारस चसे गए । श्रव धीरे-धीरे स्वास्थ्य-लाभ करते हुए उन्हें एक दिन एक पीपल के पेड़ के नीचे बैंठे हुए बोध (ज्ञान) प्राप्त हुमा। उन्होंने निश्चय किया कि जनता को यह ज्ञान देकर उसके दुःख दूर किये जायें। सबसे पहले सारनाथ (बनारस) में उन्होंने अपने पाँच साथियों को उपदेश देकर 'धर्म-चक्र-प्रवर्त्तन' किया । सब लोगों को प्रवरणा देकर भिक्षु बनाना शुरू किया तथा उन्हें सर्वत्र भ्रपने उपदेशों का प्रचार करने की शिक्षा दी। ४५ वर्ष तक वे स्वयं भ्रपने सिद्धान्तों का प्रसार करते रहे भीर भन्त में ५० वर्ष की ब्रायु में उनका कुशीनगर (वर्त्तमान कुसीनारा जि॰ देवरिया) में महा-परिनिर्वाण हम्रा (४८७ ई० पू०)।

महात्मा बुद्ध की क्षिकाएँ—महात्मा बुद्ध ने जिस धर्म का उपदेश किया, वह प्रधान रूप से भ्राचार-प्रधान था। उनकी प्रधान 'शिक्षाएँ निम्न थीं—(१) मध्यक भूभ मार्ग—उन्होंने इस बात पर बल दिया कि मनुष्य को न तो भोगविलास की स्रति में फंसना चाहिए और न कठोर तपस्या की अति का अवलम्बन करना चाहिए । दोनों अतियों को छोड़कर मध्यमार्ग पर चलना चाहिए ।

- (२) चार श्रार्थ सत्य इस दुनियाँ में चार महान् सत्य हैं (क) ससार दु:खमय है, (ख) दु:ख का कारण तृष्णा है, (ग) तृष्णा के निरोध से दु:ल का निरोध होता है, श्रीर (घ) इसका उपाय श्रष्टांग मार्ग है।
- (३) श्रष्टांग मार्ग—यह निम्न ग्राठ बातों का पालन करना है—सत्य दृष्टि, सत्य भाव, सत्य भाषण, सत्य व्यवहार, सत्य निर्वाह, सत्य प्रयत्न, सत्य विचार ग्रीर सत्य घ्यान।
- बुद्ध की शिक्षाओं को ध्यान पूर्वक देखने से प्रतीत होगा कि बुद्ध ने उस समय के प्रधान धार्मिक सम्प्रदायों से असहमति प्रकट करते हुए, अपना नया मत चलाया भीर यह अपनी व्यावहारिकता भीर कियात्मकता के कारण भ्रधिक सफल हुआ। महात्मा बुद्ध यज्ञादि के विरोधी थे श्रीर उग्र तपश्चर्या के भी। सयुक्त निकाय में जन्होंने एक कर्मकाण्डी ब्राह्मण को कहा है-"हे ब्राह्मण तुम यह मत समभो कि पवित्रता ग्रग्नि में सिमधा डालने से होती है, यह तो बाह्य बात है. इसे छोड़कर मैं तो ग्रपने भीतर ग्रग्नि जलाता हूँ, ग्रान्तरिक यज्ञ में सुवा (घी डालने का चम्मच) वाणी है ग्रीर हृदय ही यज-वेदी है।" प्राचीन बौद्ध-ग्रंथों से यह स्पष्ट है कि वे यज्ञों का नहीं, किन्तु यज्ञों की पशु-हिमा का विरोध करते थे। जैन धर्म से उनका मौलिक मतभेद था। जैनों के पंच महाव्रत निषेघात्मक थे, वे कठोर तपस्या में विश्वास रखते थे, उन्होंने अहिंसा को बहुन प्रधिक महत्त्वं दियाथा। बुद्ध अहिंसा, अस्तेय, ब्रह्मचर्यं ग्रादि का 'सम्यक् जीवन' में ही ग्रन्तर्भाव करते थे। उनके लिए ग्रहिसा कोई एका-न्तिक धर्म नहीं था, जैनों में प्रहिसा का विचार जिस पराकाष्ठा तक पहुँचा उतना बौद्धों में नहीं । जैनों के मतानुसार मांस ग्रमध्य था किन्तु बुद्ध कुछ ग्रवस्थाग्रों में इसे भिक्षु के लिए भी भक्ष्य समऋने थे। बुद्ध का समूचा दृष्टिकोण अत्यन्त व्याव-हारिक था। यही-कारण है कि बौद्ध धर्म को अधिक सफलता मिली। जैन धर्म की प्रधान विशेषता कट्टरेस् थी, उन्होंने ग्रपने धर्म को २।। हजार वर्ष के ग्रांधी-पानी में 🗸 भी सुरक्षित रखा है, उनेका प्रसार भारत में ही हुगा, किन्तु जितना हुगा वह ठोस रूप में बना रहा । बौद्ध-धर्म में बड़ी परिवर्त्तनशीलता भीर उदारता थी । इससे उसे भारत ग्रौर विदेशों में बड़ी सुकलता मिली; किन्तु ग्रन्त में इस देश में उसके ग्रनुयायी हिन्दू धर्म में ही विलीन हों गए।

बौद्ध धर्म का विकास— १८७ ई० पू० में महातमा बुद्ध के निर्वाण के बाद संघ में बुद्ध की शिक्षाओं पर विवाद उत्कृत्त हो गया, उन्होंने अपना कोई उत्तराधिकारी नियत नहीं किया था, अतः उनके सबसे पुराने शिष्य काश्यप ने बुद्ध के वचनों का प्रामाणिक संग्रह करने के लिए राजगृह में पहली सभा बुलाई और इसमें बुद्ध की शिक्षाओं (त्रिपिटक) का पाठ किया गया। इन्हें त्रिपिटक (तीन टोकरियाँ( कहने

का यह कारण था कि बुद्ध के उपदेश तीन भागों में बाँटे गये थे। (१) किन्तु-पिटक इसमें बौद्ध भिक्षुत्रों तथा संघ के नियमों का प्रतिपादन था। (२), सुत-पिटक-इसमें बुद्ध के धार्मिक उपदेशीं का संग्रह था। (३) अभिधम-िव्टक-इसमें वर्म-सम्बन्धी ग्राध्यात्मिक प्रश्नों का विवेचन था। पहली महासभा के सौ वर्ष बाद कुछ भिक्षु-नियमों के सम्बन्ध में पुनः विवाद उत्पन्न हुन्रा, इसके निर्णय के लिए ३८७ ई० पू० में दूसरी बौद्ध महासभा बुलाई गई। नियम भंग करने वाले भिक्षुस्रों को संघ से बाहर निकाल दिया गया। इन्होंने 'महासांधिक' नाम से अपना नुया संमुदाय स्थापित किया । उनसे भिन्न बाकी बौद्ध 'थेरवादी' कहलाये । बौद्ध धर्म का विशेष उत्कर्ष भ्रशोक (२७२-२३० ई० पू०) के समय में हुझा। कलिंग-विज़य क्रे बाद वह बौद्ध बना और उसने बौद्ध धर्म के प्रचार के लिए पूरा प्रयत्न किया, भारत के विभिन्न भागों, पश्चिमी एशिया, मिस्र, पूर्वी यूरोप, लंका के राजाश्रों के पास धर्म-श्चार के लिए दूत भेजे। लंका जाने वाले तो उसके पुत्र और पूत्री महेन्द्र और संघमित्रा थे। बौद्ध धर्म को विद्व धर्म बनाने का श्रेय उसी को है। उसी के शासने-काल में तीसरी बौद्ध महासभा हुई (२५५ ई० पू०)। बौद्ध प्रचारकों के साथ 'तिपिटक' लंका पहुँचा और पहली शर् ई० पूर्व में उसे लिपिबद्ध किया गया, मौर्य साम्राज्य के बाद भारत पर यूनानियों, शकों, कुशाणों के आक्रमण हुए। इनमें से अनेक राजाओं ने बौद्धधर्म को स्वीकार किया और उसके प्रचार का प्रयत्न किया। इनमें यवन राजा मिनाण्डर ग्रीर कुशाण नृपति कनिष्क (७८-१०० ई०) विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। कनिष्क के समय बौद्ध-संघ में भ्रनेक प्रकार के विवाद् उत्पन्न हो गए, इनका अन्त करने के लिए चौथी महासमा बुलाई गई। इसमें त्रिपटक पर प्रामाणिक भाष्य लिखा गया ग्रीर इसीके श्राधार पर वाद में महायान का विकास हम्रा।

महायान का साविर्भाव—बौद्ध-संघ का संगठन प्रजातन्त्रात्मक होने से, उसमें कोई केन्द्रीय नियामक सत्ता नहीं थी, अतः उसमें कुछ भी मतभेद होने पर नये सम्प्रदाय स्थापित हो जाते थे। बौद्ध-पंथों में १८ सम्प्रदायों या निकायो का उत्लेख है। इनमें हीनयान और महायान प्रधान हैं। बुद्ध की मूल शिक्षाओं को सुरक्षित रखने वाला और उन पर आचरण करने वाला सम्प्रदाय हीनयान है, इसमें नई विशेषताओं और परिवर्तनों से महायान की उत्पत्ति हुई। पहले का प्रचार वर्मा, लंका और स्याम में है तथा दूसरे का नैपाल, तिब्बत, चीन जापान और मंगोलिया में। हीनयान और महायान के नाम का श्रेय महायान के जन्मदाता नागार्जुन को है। बौद्धों में बुद्धत्व-प्राप्ति के दो प्रधान मार्ग हैं—(१) प्रत्येक बुद्धयान, (२) सम्यक् सम्बुद्ध यान। पहले का अर्थ ऐसे बौद्ध-भिक्षुओं से है जिन्हें केवल अपने लिए बोध होता है और दूसरे का आशय उनसे है जिन्हें सबको देने के लिए बोध होता है; जो सबके उद्धार का यत्न करते हैं। इसमें दूसरे मार्ग को श्रेटठ ठहराकर उसे महायान कहा गया। महायानी बौधसत्व बनने पर बल देते थे। बौधिसत्व वे व्यक्ति हैं जो बुद्ध बनने का

अयस्त कर रहे हैं। बोधिसत्व बनना बड़ा किठन था, ब्रतः महायान ने अवको-कितेश्वर ग्रादि बोधिसत्वों में विश्वास तथा उनकी मूर्तियों की पूजा से मुक्ति मानी। इन्हीं से बाद में मन्त्रयान ग्रोर वज्रयान का विकास हुग्ना। महायानियों ने लोक-प्रियता की दृष्टि से पालि को छोड़कर संस्कृत का ग्राश्रय लिया। ग्रतः हीनयानियों से इनके प्रधान भेद निम्न थे—(१) बोधिसत्वों में विश्वास, (२) बोधिसत्वों की मूर्ति-पूजा ग्रीर भिवत, (३) संस्कृत का प्रयोग। इनके ग्रितिरक्त दोनों यानों में आष्ट्यात्मिक एवं दार्शनिक प्रश्नों तथा बुद्ध के वास्तविक स्वरूप पर मौलिक मतभेद थे। विदेशों में, विशेषतः मध्य एशिया तथा चीन में, बौद्धधर्म के प्रचार का श्रेय महायानी बौद्ध-भिक्षग्रों को ही है।

बौद्ध धर्म प्राचीन काल में अपने प्रचार-कार्य में बड़ा सफल हुआ, इस समय मानव जाति का तृतीयांश बौद्धधर्म का उपासक है। अतः इसकी लोकप्रियता और सफलता के कारणों पर प्रकाश डालना आवश्यक जान पड़ता है।

### बौद्ध धर्म के ग्राकर्षण

- (१) बौद्धर्म की लोकिश्यिता के कारण—बौद्ध धर्म ने कई विशेषतास्त्रों से जनता को अपनी स्रोर झाकुष्ट किया था। भगवान् बुद्ध के उपदेश उस समय की किलोक-भाषा (पालि) में थे, उनकी शिक्षाएँ उपनिषदों के उपदेशों की भाँति सूक्ष्म, स्त्रीर याज्ञिक कर्मकाण्ड की भाँति जटिल न होकर अत्यन्त सरल थीं। बुद्ध प्रायर्भ अपने उपदेशों में सुन्दर दृष्टान्तों का प्रयोग करते थे, इनसे थे बहुत सुबोध हो जाते थे। बुद्ध द्वारा प्रतिपादित आचार-प्रधान धर्म के द्वार सबके लिये खुले हुए थे, उसमें बाह्मण, शूद्ध, स्त्री-पुरुष सब बराबर थे, किसी प्रकार का वर्ण-भेद, ऊँच-नीच या जांत-पाँत नहीं था।
- (२) प्रचारकों की ग्रनथक लगन—भगवान् बुद्ध स्वयमेव ग्रादर्श प्रचारक ें ये। उत्यान ग्रीर ग्रप्रमाद उनके जीवन का मूल मन्त्र था। ४५ वर्ष तक वे स्वयं, ग्रपने सिद्धान्तों का प्रचार करते रहे तथा ग्रपने शिष्यों को 'बहुजन हिताय, बहुजन' सुखाय' का संदेश सुनाने की प्रेरणा करते रहे। उनका यह सौशाय था कि उन्हें ग्रत्यन्त उत्साही ग्रनुयायी मिले। विश्व के इतिहास में किसी भी महापुरुष के ग्रनु-यायियों ने ग्रपने गुरू के ग्रादेश का पालन करने में इतना उत्साह, इतनी सत्यपरता, ग्रीर इतना त्याग प्रदक्षित नहीं किया, जितना गौतम-बुद्ध के शिष्यों ने।
- (३) राज्याश्रय बौद्ध धर्म का विश्व-व्यापी प्रसार सम्राट् श्रशोक के प्रयत्नों से हुग्रा तथा मिनाण्डर, कनिष्क तथा पालवंशी राजाग्रों के संरक्षण तथा समर्थन से इसे बहुत बल मिला।
- (४) संघ-व्यवस्था—गौतम बुद्ध ने प्रजातन्त्र की पद्धित पर अपने संघ की संघटन किया था, ये संघ महन्ती गिह्याँ नहीं थीं, अपनी योग्यता से इनमें कोई मी

च्यक्ति उच्चतम पद पा सकता था। संघ ने बौद्ध धर्म की उन्तित ग्रौर विकास में बड़ा भाग लिया। इसे नागार्जुन, ग्रसंग, वसुबन्धु, ग्रायंदेव-जैसे धुरन्धर विद्वान्, बोधि धर्म, दीपंकर श्रीज्ञान-जैसे प्रचारक, धर्मकीत्ति ग्रौर दिङ्नाग-जैसे वाद-विवाद-महारथी, विसुन्तसेन, कमलशील-जैसे लेखक, कुमारजीव, जिनिमत्र-जैसे ग्रनुवादक उत्पन्न करने का श्रेय है। इनसे एशिया के बड़े भाग को प्रकाशित करने वाले बौद्ध ज्ञान का आवालेक प्रादुर्भुत एवं प्रसारित हुगा।

# मारतीय संस्कृति पर बौद्ध धर्म का प्रभाव

- (१) कलाओं की उन्नित—बौद्ध धर्म ने हमारी संस्कृति पर प्रधान रूप से निम्न प्रभाव डाले—बौद्ध धर्म के प्रभाव से प्राचीन भारत में मूर्ति, चित्र, स्थापत्य ग्रादि कलाग्रों का उच्चतम विकास हुग्रा। पुराने जमाने में कला धर्म की चेरी थी। वैदिक युग में इसका ग्रधिक विकास सम्भव न था। उस समय के धर्म का प्रधान तत्त्व यज्ञ थे। यज्ञ करने के लिए विशाल एवं भव्य मण्डप बनाये जाते थे। यूप गाड़े जाते थे, किन्तु इनकी ग्रायु यज्ञ की समाप्ति तक ही होती थी। उस समय कला के विकास का कोई स्थायी ग्राधार न होने से उसकी विशेष उन्नित नहीं हुई। बौद्धों के स्तूप ग्रीर विहार स्थायी थे, ग्रतः उनके ग्राध्रय से सभी कलाएँ बहुत उन्नत हुईं। प्राचीन मूर्तिकला की ग्रनेक सुन्दर प्रतिमाएँ भगवान बुद्ध से सम्बन्ध रखती हैं, ग्रजन्ता की चित्रकला का उद्देश्य बौद्ध विहारों को ग्रलंकृत करना था, कार्ले ग्रादि की बौद्ध गुफाएँ हिन्दू मन्दिरों से पुराने स्थापत्य की उन्नित सूचित करती हैं। बौद्ध मतावलम्बियों द्वारा बनवाये गये साँची, भारहुत, ग्रमरावती के स्तूर तथा ग्रशोक के शिलास्तम्भ भारतीय कला के सर्वोत्तम नमूनों में से हैं। बौद्धों का ग्रनुसरण करके जैनों ने कला-कौशल की उन्नित की तथा बाद में शैवों ग्रीर वैष्णवों ने भी इनका ग्रनुकरण किया।
- (२) सरल श्रोर लोकिंत्रिय धर्म बौद्ध धर्म भारत का पहला सरल श्रोर लोकिंत्रिय धर्म था। इससे पहले का वैदिक धर्म कर्म-काण्ड के कारण बड़ा जिंदिल था, उसके श्रधिकारी केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रौर वैश्य थे। इसके विपरीत यह श्रत्यन्त सरल तथा नैतिक श्राचरण पर बल देने वाला था श्रौर इसका द्वार सबके लिए खुना था। इसने पहली बार धर्म में व्यक्तित्व को प्रधानता दी। वैदिक धर्म में प्राकृतिक श्राक्तियों के प्रतीक देवता प्रधान उपास्य थे, उपनिषदों में निर्गुण ब्रह्म के गीत गाये गये थे। ये दोनों साधारण जनता के लिए दुल्ह थे। बौद्ध धर्म में भगवान बुद्ध का व्यक्तित्व बहुत श्राकर्षक था, वे शीद्ध ही जनता की पूजा के पात्र बन गए, मूर्तियों द्धारा उनकी उपासना होने लगी। इसने हिन्दू धर्म के विकास पर गहरा प्रभाव डाला, उसमें भिक्त तत्व को प्रधानता मिली।
- (३) मूर्ति-पूजा का प्रसार—यह सम्भव है कि भारत में मूर्ति-पूजा का व्यापक प्रसार बौद्ध धर्म के द्वारा हन्ना। पहले-पहल बौद्धों ने म्रापने धर्म-प्रवर्तक की

मूर्तियाँ बनाई, इनका अनुसर्ण करके हिन्दुओं ने भी देवताओं की मितमाएँ बनाकर उन्हें पूजना शुरू कर दिया।

- (४) संघ-व्यवस्था—भिक्षु-संघों द्वारा धर्म-प्रचार बौद्ध धर्म की एक वड़ी विशेषता है। यद्यपि संघ पद्धति का श्रीगरोश करने वाले महात्मा पार्श्व थे, किन्तु प्रजातन्त्र-प्रणाली के ग्राधार पर इसका पूरा विकास महात्मा बुद्ध ने ही किया। इनसे पहले हिन्दू धर्म में तपोवनों में तपस्या करने वाले ऋषियों तथा ज्ञान का प्रसार करने वाले गुरुशों का उल्लेख तो मिलता है किन्तु उनमें ग्रापना संगठन बनाकर कार्य करने की परिपाटी नहीं थी। हिन्दु ग्रों के वर्तमान संन्यासी-सम्प्रदाय, ग्रखाड़े ग्रीर वौद्ध संघों की एक बड़ी विशेषता यह भी है कि हमारे देश में संघटित रूप से शिक्षा-प्रसार का पहला प्रयास इन्होंने ही किया। इस प्रकार पहला व्यवस्थित शिक्षा-केन्द्र नालंदा का बौद्ध-विहार था।
- (४) बौदिक स्वतन्त्रता ज्ञान विज्ञान के क्षेत्र में बौद्धों की एक बड़ी विशेषता बौदिक की स्वतन्त्रता है। हिन्दु विचारक वेद को परम प्रमाण मानते थे किन्तु बौद्धों ने इसे प्रामाणिक नहीं माना। महात्मा बुद्ध सदैव स्वतन्त्र विचार को प्रोत्साहित करते रहे, उन्होंने बार-बार अपने शिष्यों को यह उपवेश दिया कि मेरे शब्दों को गुरु-वचन मानकर मत स्वीकार करो, उनको अपनी बुद्ध की कसौटी पर वैसे ही कसो, जैसे स्वर्णकार सोने को कसता है। निर्वाण से पहले, उन्होंने शिष्यों को यही उपवेश दिया था कि वे 'ग्रात्मदीप' हों, अपनी आत्मा को अपना मार्ग-दर्शक दीपक बनाये। यही कारण था कि बौद्ध दार्शनिकों ने निर्वाध होकर दर्शन की सभी समस्याओं पर स्वतन्त्रता-पूर्वक विचार किया, इस क्षेत्र में उनके विचार भारतीय दर्शन के उच्चतम विकास को सूचित करते हैं। नागार्जुन, असंग, वसुबन्धु, धर्मकीर्ति विश्व के दार्शनिकों की पहली पवित में ग्राते हैं। शकर पर इनका स्पष्ट प्रभाव है।
- (६) उच्च नंतिक आदर्श बौद्ध धर्म ने सदाचार, लोक-सेवा और त्याग के उच्च आदर्शों पर बल दिया। इसमें कोई सदेह नहीं कि उनसे पहले भी उपनिपदों में तथा महाभारत में इस पहलू पर बल दिया गया था किन्तु फिर भी उससे साधा-रण जनता के सदाचार का स्तर बहुत ऊँचा नहीं उठा था। महायानियों ने बोधि-सत्व के रूप में लोक-सेवा का उदात्त आदर्श जनता के सामने रखा। बोधिसत्व आती मुक्ति की परवाह न करके निरन्तर प्राणि-मात्र का दुःख दूर करने के लिए बड़े-से-बड़ा आत्म-त्याग करने को उद्यत रहता था। उसकी यह आकांक्षा थी कि मैं असहायों का सहायक, भटकों का मार्ग-दर्शक और दीन-दुखियों का सेवक बन् । इस आदर्श ने जहाँ बौद्ध धर्म के प्रसार में बड़ी सहायता दी, वहाँ दूसरी और हिन्दू धर्म पर भी गहरा प्रभाव डाला। भागवत पुराण में रिन्तदेव (६।२१।१२) और ध्रुव की उक्तियाँ इसके सुन्दर उदाहरण हैं।

- (७) लोक-साहित्य का विकास—बौद्ध धर्म से बोल-चाल की भाषा में: विस्तृत साहित्य की उत्पत्ति हुई, पाल का समूचा साहित्य बौद्ध धर्म के ग्रम्युदय का फल था। किन्तु इस क्षेत्र में बौद्धों की ग्रपेक्षा जैनों ने ग्रधिक कार्य किया। इसका श्रागे उल्लेख किया जायगा।
- (म) भारतीय सस्कृति का प्रसार—विदेशों में भारतीय संस्कृति के प्रसार में बौद्धों ने प्रमुख भाग लिया। मध्य एशिया, चीन, कोरिया, मंचूरिया, वर्मा, स्याम, मलाया, जावा, सुमात्रा तथा लंका में हमारी संस्कृति प्रधान रूप से बौद्ध-प्रचारकों द्वारा पहुँची। वृहत्तर भारत के निर्माण में उन्होंने सबसे अधिक सहायता दी।

भारतीय संस्कृति में जैनों की देन-बौद्धों की भाँति जैनों ने भी भारतीय संस्कृति के विकास में बहुत बड़ा भाग लिया। धार्मिक क्षेत्र में उनकी सबसे बड़ी देन श्रीहिसा का सिद्धान्त है। प्रायः श्रीहिसा को परम धर्म बनाने का श्रेय बौद्धों को दिया जाता है, किन्तू यह लोक-प्रचलित धारणा ऐतिहासिक दृष्टि से भ्रान्त है। इसके वास्तविक जन्मदाता जैन ही हैं। जैनों के 'स्रनेकता' स्रौर 'स्याद्वाद' के सिद्धान्त यह शिक्षा देते हैं कि प्रत्येक कथन में ग्रांशिक सत्य है, सम्पूर्ण सत्य के लिए सभी विभिन्न दुष्टिकोणों का ग्रन्थयन ग्रावश्यक है। इससे भारत में पहले से विद्यमान सहिष्णाता श्रौर उदारता की प्रवृत्ति पुष्ट हुई। जैनों की कला श्रौर भाषा-सम्बन्धी देन विशेष रूप से उल्लेखनीय है। बौद्धों की भाँति इन्होंने भी अपने तीर्थकरों की स्मृति में स्तूप, प्रस्तर-विदिकाएँ, ग्रलंकृत तोरण स्थापित किये । श्रवण वेलगोला में गोमतेश्वर तथा मैसूर मे करकल के नाम से प्रसिद्ध बाहुबली की प्रतिमायें संसार की आश्चर्य-जनक मृतियों में से हैं। देलवाड़ा का जैन-मन्दिर कला-मर्मज्ञों की सम्मित में ताजमहल का प्रतिस्पर्धी है। देश के भाषा-विषयक विकास में जैनों का कार्य ग्रद्धितीय है। हिन्दुग्रों ने धर्म-ग्रन्थो की भाषा का माध्यम सदैव संस्कृत रखा। बौद्धों ने शुरू में पालि अवश्य रखा; किन्तू बाद में संस्कृत को ग्रपना लिया, किन्तू जैतों ने धर्म-प्रचार तथा ग्रंथ-लेखन के लिए विभिन्न प्रदेशों तथा विभिन्न कालों में प्रचलित लोक-भाषायों का उपयोग किया । इस प्रकार उन्होने 'प्राकृत' भाषाग्रों के विकास पर बहुत प्रभाव डाला। कई लोक-भाषाओं को सर्वप्रथम साहित्यिक रूप देने वाले जैन ही थे। कन्नड़ का प्राचीनतम साहित्य जैनों की कृति है, प्रारम्भिक तामिल साहित्य के निर्माण में इन्ही का बड़ा भाग है। सस्कृत, प्राकृत तथा श्राधृनिक हिन्दी, मराठी ग्रौर गुजराती के मध्यवर्ती रूप ग्रपभ्रंश में श्रनेक जैन-रचनाएँ मिली हैं। जैनों ने संस्कृतः में व्याकरण, कोश, दर्शन भ्रादि विषयों पर महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखे।

# भिवत-प्रधान पौराणिक धर्म का उद्य और विकास

पौराणिक हिन्दू-धर्म के विकास के दो गुग-वर्तमान हिन्दू धर्म लोक-प्रचलित धारणा के अनुसार सनातन काल से चला आने वाला समक्षा जाता है किन्तु ऐति-हासिक दृष्टि से यह विचार ठीक नहीं। वर्तमान काल में हिन्दू धर्म में पूजे जाने वाले प्रघान देवताग्रों—विष्णु, शिव, सूर्य, दुर्गा, गणपति प्रभृति का तथा इनकी भक्ति-प्रघान उपासना का विकास शनै:शनै स्रनेक शतियों में जाकर पूरा हुस्रा है । स्राधुनिक हिन्दू धर्म को यह रूप गुप्त युग में प्राप्त हुग्रा। इसके उद्भव ग्रौर विकास को दो मुख्य युगों में बाँटा जा सकता है — (१) उद्भव काल ६०० ई० पू० से ३०० ई० तक का अर्थात् ६०० वर्ष का यह काल भिवत-प्रवान सम्प्रदायों के बीजवपन, ग्रंकुरित ग्रौर पल्लवित होने का युग था, किन्तू इस सारे समय में बौद्ध तथा जैन धर्म की प्रबलता के कारण इनका पूर्ण विकास नहीं हो पाया । ३०० ई० की मर्यादा ग्रभिलेखों के ग्राधार पर नियत की गई है। इस काल के १,४०० से ग्रधिक लेख मिले हैं, इनमें पचास से भी कम लेख शैव, वैष्णव श्रथवा हिन्दू धर्म के श्रन्य सम्प्रदायों से सम्बन्ध रखते हैं, शेष सब बोद्ध ग्रीर जैन धर्मों का उल्लेख करते हैं। (२) उत्कर्ष काल (३०० ई०-१२०० ई०) चौथी शती ई० से भारत के धार्मिक इतिहास में पासा पलटने लगता है। इस समय से हिन्दू धर्म का निरन्तर उत्कर्ष श्रौर बौद्ध तथा जैन धर्मों का ग्रपकर्ष होने लगता है। यहाँ पहले इन दोनों कालों की सामान्य विशेषतास्रों का वर्णन किया जायगा और बाद में शैव और वैष्णवं धर्मों के विकास की संक्षिप्त रूपरेखा दी जायगी।

# उद्भव काल

छठी श० ई० पू० में भारत में एक प्रवल धार्मिक क्रान्ति हुई थी। पिछले अघ्याय में हम यह देख चुके हैं कि इससे जैन तथा बौद्ध नास्तिक धर्मान्दोलन किस तरह विकसित हुए, भिक्त-प्रधान धार्मिक ग्रान्दोलन भी इनकी भाँति पुराने धर्म के विरुद्ध ग्रसन्तोष से उत्पन्न हुए। उपनिषदों ने ग्राडम्बर-प्रधान जटिल कर्मकाण्ड का ग्रीर यज्ञों का विरोध करके निर्गुण ब्रह्म, कर्मवाद, मुक्ति ग्रादि सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया। किन्तु वे साधारण मनुष्यों की धार्मिक ग्राकांक्षाग्रों को पूरा नहीं कर सकीं। उपनिषदों का इन्द्रियातीत, ग्रगोचर निर्गुण ब्रह्म इतना ग्रह ग्रीर सूक्ष्म था कि केवल

बुद्धिजीवी उसका ज्ञान प्राप्त कर सकते थे। स्थूल-बुद्धि सामान्य मनुष्य के लिए कह अतीव दुर्बोध था। उपनिषदों की दूसरी अपूर्णता यह थी कि उन्होंने मुक्तिप्राप्ति के लिए कर्मकाण्ड-प्रधान यज्ञों का तो खण्डन किया; किन्तु उसके स्थान पर ब्रह्म साक्षात्कार के श्रवण, मनन, निर्दिष्यासन तथा समाधि के जो साधन बताये उनका पालन भी साधारण जनता के लिए सम्भव नहीं था। सभी व्यक्तियों से घर-बार छोड़कर परिवाजक बनकर ब्रह्म-प्राप्ति की आज्ञा करना दुराशा-मात्र है।

धार्मिक कान्ति के मूस विचार—उपनिषदों ने यज्ञों का खण्डन तो किया, 'किन्तु उनके स्थान पर कोई नई लोकप्रिय पद्धति नहीं रखी । ग्रतः साधारण जनता की धार्मिक ग्राकांक्षा ग्रौर ग्रावश्यकता को पूरा करने के लिए नये नेता ग्रौर पत्य उत्पन्न हुए । इन्होंने उपनिषदों की मूल विचारधारा को सुरक्षित रखते हुए पुराने धर्म 'ग्रौर परम्पराग्रों के विरुद्ध कान्ति की, नये धार्मिक सम्प्रदाय स्थापित किये । इनमें चार विचार प्रधान थे—

- (१) ब्राह्मण-प्रन्थों द्वारा प्रतिपादित यज्ञों का विरोध ।
- (२) पशु-बलि का विरोध ग्रौर ग्रहिंसा की महत्ता।
- (३) आतमा, परमात्मा-सम्बन्धी ग्रुढ़ प्रश्नों की उपेक्षा। शम, दम इन्द्रियनिग्रह 'पर बल, आध्यात्मिक दृष्टिकोण की अपेक्षा व्यावहारिक दृष्टिकोण की प्रधानता, आचार-शुद्धि की महत्ता।
- (४) श्रव्यक्त एवं निर्गुण ब्रह्म के श्रवण, मनन द्वारा साक्षात्कार के स्थान 'पर भिक्तपूर्वक सगूण ईश्वर की उपासना का विश्वास।

#### ग्रास्तिक ग्रान्दोलनों का जन्म

(क) भागवत धर्म — नास्तिक ग्रान्दोलनों ने पहले तीन पहलुग्नों पर बल विया, किन्तु ग्रास्तिक ग्रान्दोलनों में चौथी बात पर भी पूरा बल दिया गया। नास्तिक ग्रान्दोलनों में बौद्ध ग्रीर जैन प्रधान थे तथा ग्रास्तिकों में भागवत ग्रीर शैव। हमें निरीश्वरवादी सम्प्रदायों के उद्भव तथा इनके प्रवर्तकों का इतिहास काफी ग्रच्छी तरह जात है किन्तु ग्रास्तिक पंथों के ग्रारम्भिक इतिहास पर ग्रंधकार का पर्दा पड़ा हुगा है। उपनिपदो से हमें इनके उद्भव की कुछ ग्रस्पष्ट भलक मिलती है। भागवत सम्प्रदाय के जन्मदाता देवकी-पुत्र कृष्ण घोर ग्रांगिरस के शिष्य थे। छान्दोग्य उपनिषद के ग्रनुसार गुरु ने शिष्य को एक नये ग्रात्मयज्ञ की शिक्षा दी थी (३।१७। ४-६), उसकी दक्षिणा तपश्चर्या, दान, ऋजु भाव, ग्रहिसा तथा सत्य वचन था। इसी धर्म के एक ग्रन्य प्रतिष्ठापक राजा वसु ने यज्ञों में पशु-बलि का विरोध करके, हिर की उपासना पर बल दिया था। यह हिर निर्गुण ब्रह्म नहीं किन्तु भक्त द्वारा उपास्य वैयक्तिक ईश्वर था। यह यज्ञ ग्रीर तपस्या करने वालों द्वारा प्राप्य नहीं था, केवल भक्त को ही ग्रपने दश्चन देता था। यज्ञों ग्रीर तप की निर्यकता, यज्ञों में पशु-

्रीहसा की निन्दा तथा भिवत-तत्त्व की प्रधानता द्वारा भागवत सम्प्रदायों के पुराने विश्वासों और परम्पराओं के विश्द्ध कार्ति की, किन्तु ईश्वर की सत्ता मानने के कारणः यह कान्ति बौद्ध और जैनों की कान्ति की तरह उग्र नास्तिक और दूरगामी नहीं थी।

(ख) शेव धर्म — भागवतों के अतिरिक्त उपनिषदों से शैवों के ईश्वरवादी भिक्त सम्प्रदायों का स्पष्ट रूप से ज्ञान होता है। श्वेताश्वर उपनिषद् में (३।२) ४।१६-१७) इसका प्रतिपादन हैं। उपनिषदों के निगुंण ब्रह्म से मनुष्यों द्वारा समभे, प्रीति तथा उपासना किये काने योग्य बैयक्तिक ईश्वर की कल्पना का विकास संबंधा स्वाभाविक प्रतीत होता है। उपमुं क्त उपनिषद में शिव का इसी रूप में वर्णन किया गया है। किन्तु मह प्रश्न उठता है कि शिव की ही इस रूप में कल्पना क्यों की गई। श्री रामकृष्ण भंडारकर इस विषय पर महरी खोज करने के बाद इस परिणाम पर पहुँचे हैं कि शिव अनुमं देवता था। अनायं खातियों में इसकी तथा इसके लिंग की पूजा व्यापक रूप से प्रचलित थी। मोहें जोदड़ों की खुदाइयों से यह बात पुष्ट हो गई है। अतः आयों ने पूजा के लिए सर्व प्रथम इसी देवता को चुना। इस प्रकार उपनिषदों के अव्यक्त बह्म के सिद्धान्त के साथ वैयक्तिक ईश्वर की भक्ति-प्रधान पूजा का श्रीगरीश हुग्रा।

. **धार्मिक क्रान्ति की विशेषताएँ**— छठी शर्ट पूर्व की उपर्युवत धार्मिक क्रान्ति के सम्बन्ध में तीन वार्ते विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं।

पहली तो यह कि इसके सभी मुधार-ग्रान्दोलनों को उद्भव भारतीय संस्कृति के केन्द्र-स्थल कुरू-पांचाल से दूर गणराज्यों के स्वतन्त्र वातावरण में हुग्रा। गौतम बुद्ध शावयों के तथा वर्धमान महावीर लिच्छवियों के ग्रीर श्रीकृष्ण सात्वतों के प्रजातन्त्र में हुए थे।

दूसरा महत्त्वपूर्ण तथ्य यह है कि इस कान्ति से स्वतन्त्र विचार और अन्वेषण की प्रवृत्ति को बल मिला। पाँचवीं छठी श० ई० पू० में भारत में हमें असाधारण बीढिक कियाशीलता दिखाई देती है, लोगों ने पुरानी विचार-प्रणालियों से बाहर निकलकर स्वतन्त्र रूप से सोचना शुरू किया। इसका परिणाम नई नई विचार-धाराएँ और सम्प्रदाय थे। वौद्ध ग्रंथों के ६३ श्रमण संघों का पहले उल्लेख हो चुका है। इनमें अच्छे-बुरे सभी प्रकार के विचारक थे। एक और जहाँ इस स्वतन्त्रः विचार-धारा ने बौद्ध, जैन सम्प्रदाय पैदा किये, दूसरी और चार्वाकों को भी जनम दिया। भारतीय दर्शन के श्रधकांश विचारों का प्रादुर्भाव इसी काल में हुगा।

तीसरा तथ्य यह था कि इस क्रान्ति में पहले बौद्धों और जैनों को राज्याश्रय द्वारा भागवत या शैव धर्म की अपेक्षा अधिक सफलता मिली। मौर्य राजा पहले दो धर्मों के रक्षक थे। चन्द्रगुप्त और सम्प्रति ने जैन धर्म को तथा अशोक ने बौद्ध धर्म को संरक्षण दिया। इससे दोनों धर्मों का उत्कर्ष हुआ। पहले यह बताया जा चुका है कि राज-संरक्षण के अतिरिक्त अनेक स्वाभाविक आवर्षणों के कारण भी ये धर्म सोकप्रिय हुए थे।

बौद्ध जैन धर्म का हिन्दू धर्म पर प्रभाव — बौद्ध एवं जैन धर्म की सफलता का हिन्दू धर्म पर प्रभाव पड़ना स्वाभाविक था। विरोधियों के प्रबल होने पर आस्तिकों तथा कट्टरपंथियों ने अपना घर ठीक करना गुरू किया। इन धर्मों के आक्षेपों तथा चुनौतियों का उत्तर देने के लिए अपने सिद्धान्तों और मन्तव्यों को श्रुङ्खलाबद्ध एवं तर्क-संगत रूप दिया। विरोधियों के आक्रमणों से रक्षा के लिए उन्होंने धर्म एवं दर्शन-सम्बन्धी विचारों को स्सृतियों, रामायण, महाभारत तथा विभिन्न दार्शनिक सम्प्रदायों में व्यवस्थित रूप से उपनिबद्ध किया तथा बौद्ध और जैन धर्म जिन तत्त्वों के कारण लोकप्रिय हो रहे थे, उन्हें अपने धर्म में समाविष्ट करके इन्होंने हिन्दू धर्म को सुदृढ़ किया।

४००-२०० ई० पू० तक मौर्य युग में घात-प्रतिघात श्रौर किया-प्रतिकिया की यह प्रवृत्ति प्रवल रही श्रौर इसके परिणाम २०० ई० पू० के बाद हमें स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होने लगते हैं। उपर्युक्त २०० वर्षों में दो महत्त्वपूर्ण घटनाएँ हुईं।

- (१) दर्शनों का निर्माण—दर्शनों के मूलभूत विचार तो बहुत प्राचीन थे 'किन्तु उन्हें सूत्रबद्ध करके शास्त्र का रूप इसी युग में दिया गया। प्रायः किपल, कणाद ग्रादि को दर्शनों का प्रणेता समका जाता है। किन्तु वे प्रधान रूप से पुराने विचारों को श्रृंखलाबद्ध एवं सुब्यवस्थित रूप से उपस्थित करने वाले हैं। इनका विशेष वर्णन ग्रागले ग्रब्थाय में होगा।
- (२) हिन्दू धर्म का नया रूप—इस समय समूचे हिन्दू धर्म को पुराने यज्ञप्रधान रूप के स्थान पर नया भिक्त-प्रधान पौराणिक रूप दिया गया। यद्यपि पुष्यिमित्र
  प्रधान रूप के स्थान पर नया भिक्त-प्रधान पौराणिक रूप दिया गया। यद्यपि पुष्यिमित्र
  प्रादि राजाग्रों ने अरवमेध ग्रादि यज्ञों को पुनरुजीवित किया। किन्तु यह स्पष्ट था कि
  वैदिक धर्म वैदिक समाज के साथ था, न वह समाज वापस ग्रा सकता था ग्रोर न
  वह धर्म ग्रपने पुराने रूप में लौट सकता था—बौद्ध धर्म ने जनता के विचारों में जो
  पिरवर्तन किया, उसे मिटाया नहीं जा सकता था। बुद्ध ने जन-साधारण को नये धर्म
  की ज्योति दिखाई थी, सदाचार ग्रौर सम्यक् जीवन ही वास्तिवक धर्म है, यह विचार
  दिया था। इससे जनता में जो जागृति हुई थी, उसकी उपेक्षा नहीं की जा सकती।
  ग्रतः इस ग्रुग का मुधार-ग्रान्दोलन बौद्ध मुधार की सब मुख्य प्रवृत्तियों को ग्रपनाये
  हुए था। बौद्ध धर्म यदि जनता के लिए था तो हिन्दू धर्म का नया रूप उससे बढ़कर
  जनता की वस्तु वना। उस समय हिन्दू धर्म को निम्नलिखित दो उपायों से लोकप्रिय
  बनाया गया।
- (क) लोक-प्रचलित देवताग्रों को वैदिक देवता बनाना—ग्रायों के निचले -दर्जों ग्रौर ग्रनार्य जातियों में कई प्रकार के देवताग्रों, यक्षों, भूत-प्रेतों, जड़ पदार्थों तथा जन्तुग्रों की पूजाएँ प्रचलित थीं । बौद्ध धर्म ने यक्षों को बुद्ध का उपासक बनाकर उनकी पूजा चलती रहने दी थी । ग्रब हिन्दुग्रों ने भी उनका ग्रनुकरण किया। लोक-प्रचलित देवताग्रों को यथापूर्व रखते हुए उन्होंने उस पर वैदिक धर्म की हल्की-सी छाप

श्रीकृत करके उन्हें ग्रहण कर लिया। मथुरा में वासुदेव (श्रीकृष्ण) की पूजा प्रचलित थी, उसको अब वैदिक देवता विष्णु से मिलाकर उसकी उपासना वेदानुयायी कट्टर-पंथियों के लिए ग्राह्म बना दी गई। शैव धर्म को भी नया रूप दिया गया। 'वैदिक धर्म के पुनराहरण की लहर ने उस समय पूजे जाने वाले प्रत्येक जड़ श्रौर मनुष्य देवता में किसी-न-किसी वैदिक देवता की ग्रात्मा फ़ूँ क दी।' वनचरों के भयंकर देवी-देवता काली ग्रौर रुद्र के रूप बन गए। समूचे भारतवर्ष के देवता शिव, विष्णु, सूर्य, स्कन्द ग्रादि विभिन्न शक्तियों के सूचक बने। जहाँ किसी पुराने पुरखा की पूजा होती थी, उसके श्रन्दर भी भगवान् का 'श्रवतार' किया गया। वह एक भारी समन्वय की लहर थी, जिसने जहाँ कहीं पूज्यभाव या दिव्यभाव किसी भी रूप में पाया, उसमें किसी-न-किसी देवता का 'संकेत' रख दिया। प्रत्येक पूज्य पदार्थ को किसी-न-किसी देवशक्ति का प्रतीक बना डाला। 'देव ज्योति को मानो उसने ऊँचे स्वगं से श्रौर वैदिक कियों के कल्पना-जगत् से उतारकर भारतवर्ष के कोने-कोने में पहुँचा दिया; जिससे जन-साधारण की सब पूजाएँ श्रायंप्राण हो उठीं ग्रौर उनके जड़ देवता भी वैदिक देवताओं की भावमय श्रात्माओं से श्रनुप्राणित हो उठे।'

(स) लोकप्रिय धर्म-प्रन्थों का निर्माण-बौद्धों की लोकप्रियता का एक बड़ा कारण जातक भीर भवदान साहित्य था। इनमें बुद्ध के पहले जन्मों तथा बोधिसत्वों की बड़ी रोचक कथाएँ होती थीं, जिनमें उनके दया, दान ग्रात्मत्याग ग्रादि गुणों पर बड़े सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला जाता था। महात्मा बुद्ध सुन्दर कथाओं श्रीर दृष्टान्तों द्वारा धर्म के गूढ़ मर्म जनता को समकाते थे। उनके शिष्यों ने इस कला को उपयुक्त जातक तथा ग्रवदान साहित्य में पराकाष्ठा तक पहुँचा दिया। प्राचीन वैदिक साहित्य में इस प्रकार का लोकप्रिय साहित्य नाम-मात्र था। सूत पुराण श्रीर इतिहास की गाथाएँ मवश्य गाते थे। किन्तु उनका प्रधान उद्देश्य प्राचीन वीर पुरुषों के शूरतापूर्ण कारनामों का ही बलान था, धर्म-प्रचार नहीं । ये गायाएँ बड़ी लोकप्रिय थीं । श्रब इस युग में इनके द्वारा धर्म-प्रचार का कार्य लिया जाने लगा। रामायण श्रीर महाभारत के नवीन संस्करण तैयार किये गए। महाभारत का तो प्रधान उद्देश्य श्राख्यानों द्वारा नये धर्म की शिक्षाओं का प्रतिपादन था। इसने श्रीकृष्ण को देवता भीर विष्णु का श्रंश बना डाला, विष्णु श्रीर शिव की महिमा के गीत गाए, भगवदगीता द्वारा भागवत धर्म का प्रचार किया। ४०० ई० पूर से २०० ई० तक की भारत की लगभग सभी धार्मिक और दार्शनिक विचार-घाराओं का इसमें समावेश है। यह ग्रन्थ हुमारे धार्मिक विकास का सुन्दर उदाहरण है। पहले यह 'सूतो' तथा 'चारणों' द्वारा गाया जाने वाला वीर रस-पूर्ण काव्य ही था, इसकी लोकप्रियता के कारण इसमें सभी घामिक समस्याओं का श्राख्यानों के रूप में समावेश करके इसे हिन्दू धर्म का न केवल विशाल विश्व-कोश, किन्तु प्रचार का भी प्रवल साधन बनाया गया। यही हाल रामायण का हुआ। इसकी मूल कथा में राम एक आदर्श वीर पुरुष था, वह दूसरे से छठे काण्ड तक इसी रूप में चित्रित है; किन्तु इस यूग में कम-से-कम दूसरी श० ई० पू० तक उसमें पहला और सातवाँ काण्ड जुड़ा, राम को भी देवता बना दिया गया। इन दोनों महाकाव्यों ने नदीन ईश्वरवादी, भिनत-प्रधान शैव वैष्णव धर्मों को लोकप्रिय बनाने तथा साधारण जनता में प्रचलित धर्म को नया रूप देने में मुख्य भाग लिया। वर्तमान हिन्दू धर्म की आधार-शिला रामायण, महाभारत और पुराण ही हैं। इनमें से पहले दो ग्रन्थों को वर्तमान रूप इस युग में मिला और पुराणों को गुप्त युग में।

ग्रन्त में हमें ६०० ई० पू०-३०० ई० तक के काल में नास्तिक-ग्रास्तिक धर्मान्दोलनों के विकास, पारस्परिक संघ्षं ग्रीर ऐतिहासिक उतार-चढ़ाव पर भी संक्षिप्त दृष्टिपात कर लेना चाहिये। पहले ३०० वर्ष तक तो किसी धर्म का विशेष उत्कर्ष नहीं हुग्रा। नन्द राजाग्रों तथा चन्द्रगुप्त मौर्य (३२१-२६६ ई० पू०) के संरक्षण से जैन धर्म सर्वप्रथम सारे भारत में फैला, बौद्ध धर्म को सम्राट् ग्रशोक (२७२ ई० पू०-२३० ई० पू०) का राज्याश्रय प्राप्त हुग्रा ग्रीर इसका भारत में तथा भारत से बाहर भी बर्मा, लंका ग्रीर खोतन (मध्य एशिया) में प्रसार हुग्रा। पहली श० तक यह चीन पहुँचा ग्रीर चीन से कोरिया होते हुए जापान में पहुँचा। २०० ई० पू० से १०० ई० तक भारत पर ग्राक्रमण करने वाले यवन ग्रीर कुशाण राजाग्रों ने इसे स्वीकार किया।

वैदिक धर्म के पुनरुद्धार की लहर-किन्तु मौर्यों के पतन के साथ भारत में बौद्ध धर्म के पतन तथा वैदिक धर्म के पुनरुद्धार की लहर का प्रारम्भ हुग्रा। मौर्य राजा बौद्ध श्रौर जैन धर्मों के संरक्षक थे, वे यवनों के श्राक्रमणों से देश की रक्षा नहीं कर सके। जनता इसका प्रधान कारण उनकी धर्म-विजय और अहिंसा की नीति को समभती थी, ग्रतः ये घर्म कम-से-कम उस समय उनकी दृष्टि से गिर गए। पुष्यमित्र शुद्ध ने वैदिक धर्म की 'पूनः प्रतिष्ठा' का यत्न किया, अश्वमेध यज्ञ किया तथा न केवल वैदिक धर्म को राजधर्म बनाया किन्तु बौद्धों का दमन भी किया। इसी समय बनी मनुस्मृति में जहाँ जुम्रारियों को राष्ट्र से निकालने का विधान है, वहाँ बौद्धों ग्रौर जैनों (पाखण्डस्थों) के निर्वासन का भी उपदेश है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि १८५ ई० पू० में वैदिक मत का सीधा विरोध करने वाले बौद्ध, जैन ग्रादि नास्तिक सम्प्रदायों के विरुद्ध-स्पष्ट प्रतिकिया उत्पन्न हो गई थी। फिर भी बौद्ध धर्म मिनान्दर, कनिष्क ग्रादि विदेशी राजाग्रों की छत्र-छाया में फलता-फूलता रहा। तीसरी श० ई॰ में क्ञाणों की सत्ता का उच्छेद करने वाले शिव के उपासक भारशिव राजाम्रों ने हिन्दू धर्म को राजमत बनाया, पुष्यमित्र के समान एक नहीं दस अरुवमेध यज्ञ किये। उनसे तथा उनके बाद के गुप्तं राजाग्रों से संरक्षण पाकर हिन्दू धर्म का उत्कर्षः होने लगा और बौद्ध धर्म में क्षीणता आई।

# हिन्दू धर्म का उत्कर्ष-युग—पौराणिक काल [३०० ई०—१२०० ई०]

चौथी श० ई० से भारत में बौद्ध तथा जैन घर्मों की तुलना में हिन्दू घर्म को प्रधानता मिलने लगी। १२वीं शती के अन्त तक उसके दोनों प्रतिद्वन्द्वी समाप्त हो गए। बौद्ध घर्म का भारत में कोई नाम लेवा पानी देवा तक न बचा और जैन धर्म का प्रभाव नगण्य हो गया। इस युग में अधिकांश पुराणों की रचना हुई, रामायण और महाभारत की भाँति इन्होंने हिन्दू घर्म को लोकप्रिय बनाया और उसे वर्तमान रूप प्रदान किया। इसीलिए धार्मिक दृष्टि से इसे पौराणिक युग भी कहते हैं। इस युग की प्रधान विशेषताएँ निम्न हैं—(१) देवताओं की प्रतिमाओं की पूजा के लिए जिल्ल धर्मकाण्ड का विकास तथा मन्दिरों का निर्माण, (२) वाममार्गी तान्त्रिक सम्प्रदायों का उत्थान, और (३) हिन्दू धर्म को अधिक राज्याश्रय मिलना।

(१) कर्मकाण्ड की जटिलता—मौर्य सातवाहन युग में वैदिक देवताश्रों श्रौर यज्ञों के स्थान पर नई मूर्त्तियों श्रौर श्रवतारों का मन्दिरों में पूजन श्रवश्य शुरू हो निया था, किन्तु उस काल में वे मन्दिर, उनकी प्रतिमाएँ श्रौर पूजा-पद्धति बहुत सादी थी। मूर्त्तियाँ दिव्य-शिक्तयों का केवल प्रतीक या संकेत थीं, जिनके श्राह्वान से जड़ प्रतिमाश्रों में जान पड़ जाती थी। 'यज्ञों के बड़े श्राडम्बर में दवे हुए उत्तर वैदिक युग के धार्मिक जीवन में श्रौर पूर्व वैदिक युग के श्रारम्भिक सरल वैदिक धर्म में जितना अन्तर था, मध्यकालीन विशाल मन्दिरों के सिहासनों पर बैठने वाले स्वर्ण-रत्नों से श्रलकृत देवताश्रों के पेचीदा क्रिया-कलापों श्रौर व्रतों, उपवासों तथा जपों के गोरखघन्धे में लिपटी हुई मध्य युग की पौराणिक पूजा में श्रौर सातवाहन युग के श्रारम्भिक सरल पौराणिक धर्म में उतना ही श्रन्तर था।' इस युग में देवताश्रों के सुनहले तथा भव्य मन्दिर बनने लगे, उनका साज-श्रुङ्गार श्रौर पूजा एक बड़ा प्रपंच बन गई।

वाममार्गी पन्थों का जन्म — बौद्ध धर्म की भ्रवनित होने पर छठी श० ई० में उसके महायान सम्प्रदाय से मन्त्रयान और वज्ययान का जन्म हुआ। वज्ययानी बुद्ध को वज्रगुरू अर्थात् भ्रलौकिक सिद्धि सम्पन्न देवता समभते थे। इन सिद्धियों के पाने के लिए अनेक गुह्य साधानाएँ करनी पड़ती थीं। शैंव मत में पाशुपत, कापालिक (अघोरी), वैष्णव मत में गोपी-लीला, तन्त्र-सम्प्रदाय में भ्रानन्द भैरवी की पूजा आदि.घोर अक्लील पन्थ चल पड़े। सब पन्थों का उद्देश्य मन्त्रों तथा अन्य साधनों द्वारा 'निद्धि' प्राप्त करना था।

राज्याश्रय — इस काल की एक प्रधान विशेषता हिन्दू धर्म को ग्रधिक राज्याश्रय मिलना था। गुप्त सम्राट् भागवत धर्म के ग्रनुयायी ग्रीर पक्षपोषक थे, उन्हीं के शक्तिशाली समर्थन से वैष्णव धर्म का विशेष उत्कर्ष हुम्रा। गुप्तों के बाद पिछले -गुप्त, प्रतिहार, चन्देल, मौसंरी, कलचुरी, वलभी ग्रीर कामरूप के वर्मन् राजा वैष्णव या शैव थे। पाल श्रवश्य बौद्धवंशी थे, किन्तु सेन शैव श्रीर वैष्णव थे। दवस्वन में 'पहले चालुक्य' जैनों के पोषक थे, किन्तु बाद के राजा हिन्दू धर्म के उपासक बने। राष्ट्र-कूटों में कुछ जैन थे किन्तु श्रधिकांश हिन्दू थे। पल्लवों श्रीर होयसलों के पहले राजा जैनों के समर्थक थे, किन्तु बाद के पल्लव शैव थे श्रीर होयसल वैष्णव। यह स्पष्ट है कि इस सारे काल में बौद्धों श्रीर जैनों को राजाश्रों का पर्याप्त समर्थन नहीं मिला श्रीर यह उनके हास का एक प्रधान कारण था।

पौराणिक युग की प्रधान घटनायें पुराणों का विकास, समन्वयात्मक हिन्दू-धर्म का जन्म, बौद्ध धर्म का पतन, जैन धर्म का ह्रास ग्रौर शैन, वैष्णव, शाक्त तथा अन्य ग्रनेक छोटे सम्प्रदायों का जन्म है।

पुराणों का विकास—पुराण भी रामायण और महाभारत की भाँति अत्यन्त प्राचीन काल से चले आते थे, प्राचीन वंशों का वर्णन इनका एक प्रधान अंग था। यज्ञ, राज्याभिषेक आदि के अवसर पर चारण-भाट इनका कीर्तन किया करते थे। इनमें कमशः वृद्धि होती रहती थी। महाभारत-युद्ध के बाद महर्षि वेदव्यास ने प्राचीन वंश-वृत्तों का संग्रह करके पुगण रचे थे। इनमें समय-समय पर नई घटनाएँ जुड़ती चली गईं। इनका वर्तमान रूप प्रधानतः गुप्त युग का है। कुल पुराणों की संख्या १८ है, इनमें छः ब्रह्मा, छः विष्णु और छः शिव का वर्णन करते हैं। पहले यह बताया जा चुका है कि रामायण, महाभारत और पुराण हिन्दू धर्म की आधार-शिला हैं। जातकों ने जिस प्रकार कथाओं द्वारा बौद्ध धर्म का प्रचार किया वैसे ही पुराणों ने हिन्दू धर्म का। वेद और उपनिपद् के अधिकारी केवल ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य थे, किन्तु रामायण, महाभारत और पुराण सुनने का अधिकार स्त्रियों और शुद्रों को भी था। इसमें कोई अत्युक्ति नहीं कि पुराण हिन्दू-धर्म के प्राण हैं।

समन्त्रयात्मक हिन्दू धर्म — इस युग की दूमरी घटना समन्त्रयात्मक हिन्दू धर्म का विकास है। सातवाहन युग की समन्त्रयवादी लहर ने भारत की वनेचर श्रीर अनार्य जातियों के सब देवताश्रों में वैदिक देवताश्रों की प्राण-प्रतिष्ठा की थी। पुराणों ने ब्रह्मा, विष्णु, महेश तीन ही देवता प्रधान माने। त्रिमूक्ति के विचार द्वारा इन्हें एक ही परमात्ना की उत्पादक, पालक श्रीर संहारक शिवनयों का रूप माना। जब ये एक ही शिवत के रूप हैं तो इनमें विरोध की कल्पना कैसे हो सकती है। हिन्दू धर्म में ऐसे अनेक समन्त्रयवादी पन्थ हुए, जिन्होंने न केवल पुराना साम्प्रदायिक विरोध छोड़-कर सभी देवताश्रों की पूजा प्रारम्भ की; किन्तु पुराने वैदिक श्रनुष्ठानों के साथ इसका कोई विरोध नहीं समभा। स्मार्त्त सम्प्रदाय वाले वैदिक विधियों के साथ विष्णु, शिव, दुर्गा, गर्गाश की भी पूजा करते थे। समुच्चयवादी इस बात पर बल देते थे कि ब्रह्म-प्राप्ति के इच्छुक मुमुक्षु को वैदिक श्रनुष्ठान श्रीर वेदान्त दोनों का ज्ञान होना चाहिए। गुप्त युग में सम्राटों ने श्रश्वमेध श्रादि वैदिक दज्ञों के साथ वैष्णव धर्म के पालन में कोई विरोध नहीं समभा। विभिन्त सम्प्रदायों को मिलाने के लिए

देवताश्रों में श्रभेद श्रौर तादात्म्य स्वीकार किया गया। त्रिमूर्त्ति के विचार से तीनों 😂
पृथक् शक्तियों के रूप थे, किन्तु तादात्म्यवादियों के मत में विष्णु श्रौर शिव श्रभिन्न 🧳 थे। हरिहर की मूर्ति इसी विचार का मूर्त्त रूप थी।

बौद्ध धर्म का लोप श्रीर जैन धर्म का ह्रास — बौद्ध धर्म की क्षीणता श्रीर लोप श्रान्तरिक एवं बाह्य दोनों कारणों से हुए। श्रान्तरिक कारणों में भिक्षुश्रों की विलासिता, श्रालस्य, नैतिक ग्रधः पतन, वाममार्ग श्रीर सम्प्रदाय-भेद थे। बाह्य कारणों में राज्याश्रय का ग्रभाव, हिन्दू धर्म द्वारा उसकी सभी विशेषताश्रों का श्रपना लिया जाना श्रीर मुस्लिम श्राक्रमण थे। ७ वीं, ववीं शती में शैंदों ने महायान बौद्ध धर्म से संब श्रीर योग समाधि के तत्त्व ग्रहण किये, वैष्णवों ने भिवत श्रीर रथ-यात्रा, मूर्ति-पूजा श्रादि के तत्त्व ग्रहण किये। वौद्ध श्रमणों का स्थान हिन्दू वैरागियों ने ले लिया, बुद्ध को हिन्दुशों ने श्राठवां श्रवतार मान लिया श्रीर इस प्रकार शनै शनैः समूचे बौद्ध धर्म को हजम कर डाला। दोनों में कोई श्रन्तर नहों रहा। १२वीं शती श्रन्त में तुकों ने जब बौद्ध मठों पर हमला किया तो सब भिक्षु तिब्बत भाग गए, उनके भक्त हिन्दू बन गए श्रीर उनके उजड़े मठों में शैव साधु जम गए। बुद्धगया, का मन्दिर प्रारम्भ में बौद्ध था, बाद में गिरि सम्प्रदाय के शैवों ने उस पर श्रधिकार कर लिया।

जैन धर्म में बौद्ध धर्म की अपेक्षा पुराण-प्रियता, रूढ़ि-प्रेम श्रीर कट्टरता अधिक थी। श्रतः इसमें वाममार्ग-जैसे सम्प्रदाय विकसित नहीं हुए; किन्तु यहीं कट्टरता इसके हास का कारण हुई। इससे वह श्रपंने में समयानुकूल परिवर्तन करने में श्रसमर्थ रहा। वैष्णव, शैव धर्म अपने श्राकर्षक सिद्धान्तों के कारण श्रधिक लोक-प्रिय हुए, दक्षिण के कुछ शैव राजाश्रों ने जैनों पर श्रत्याचार भी किये। कहा जाता है कि पाण्ड्य राजा सुन्दर ने ८,००० जैनों को हाथी के पैशें तले कुचलवा दिया था। मदुरा के महान् मन्दिर की दीवारों पर इन दृश्यों के चित्र भी उत्कीर्ण हैं। इन सव कारणों से मैसूर, महाराष्ट्र में एक हजार वर्ष तक प्रधान धर्म रहने के बाद इसकी महत्ता कम हो गई। इस समय जैन धर्म के प्रधान केन्द्र पश्चिमी भारत में गुजरातः और राजपूताना हैं।

बौद्धधमं के लोप श्रौर जैनधमं के ह्रास से भारत में स्वभावतः पौराणिकः हिन्दू धर्म श्रौर उसके विविध सम्प्रदाय प्रवल हो गए। इनमें वैष्णव श्रौर शैव मुख्यः हैं। इनके तथा श्रन्य गौण सम्प्रदायों के ऐतिहासिक विकास की संक्षिप्त रूपरेखा ही यहाँ दी जायगी।

### वैष्णव धर्म

उद्गम — पहले यह बताया जा चुका है कि वैदिक युग में राजा वसु द्वारा यज्ञों में पगु-बिल का विरोध करने तथा हरि की उपासना पर बल देने वाली लहर के रूप में वैं ज्याव धर्म का जन्म हुन्ना, यज्ञों का विरोध करने में तो यह बौद्धों-जैसे ही थे किन्तु उन्हों ने ईश्वर श्रीर धारना को अपने धर्म में कोई स्थान न देकर अष्टांग-मार्ग के नैतिक श्राचरण द्वारा मुक्ति मानी थी, वैष्णवों का उनसे मुख्य भेद इस बात पर था कि वे वैदिक ईश्वर की सत्ता में विश्वास रखते थे श्रीर उसकी भिक्त से मुक्ति मानते थे। भागवत धर्म का उद्भव उपनिपदों से शारम्भ होने वाली उसी विचार-धारा से हुआ, जिसने बौढ़ श्रीर जैन धर्म पैदा किये थे। प्रारम्भ में यह धर्म यज्ञों तथा तपस्या के पुराने साधनों की अपेक्षा भिक्त पूर्वक हिर की उपासना पर बल देता था। यज्ञों को वह गौण समभता था श्रीर पशु-विल का विरोध करना था। इस तरह यज्ञ-प्रधान पुराने वैदिक धर्म के विरुद्ध यह उतनी उग्र क्रान्ति नहीं थी जितनी वेद श्रीर ईश्वर में विश्वास न रखने वाले बौढ़ श्रीर जैनों की।

कृष्ण श्रौर गीता—धार्मिक सुधार की इस लहर को वृष्णि-वंशी वसुदेव-पुत्र श्रीकृष्ण से बहुत ग्रधिक बल मिला। उन्होंने भगत्रद्गीता में नवीन धार्मिक सुधार के सिद्धान्तों का स्पष्ट रूप से प्रतिपादन किया श्रौर इस सुधार-प्रान्दोलन को सुनि-रिचत रूप प्रदान किया। गीता के काल के सम्बन्ध में पर्याप्त मतभेद है। कुछ विद्वान् तो इसे गुप्त युग की कृति मानते हैं किन्तु इसमें सन्देह नहीं इसके विचार बहुत प्राचीन हैं। छान्दोग्य उगितपद में श्रीकृष्ण का स्पष्ट उल्लेख होने से वे काफी पुराने धर्म-संशोधक जान पड़ते हैं। भागवत धर्म के विकास की दृष्टि से गीता के दो मिद्धान्त उल्लेखनीय हैं, इसके श्रतुमार मोक्ष के लिए तपस्या श्रौर वैराग्य का मार्ग श्रावश्यक नहीं, मनुष्य के लिए यह श्रच्छा नहीं कि वह श्रपना काम-धन्धा छोड़कर मुक्ति के लिए संन्यासी हो जाय, उनका श्रादर्श तो स्वधर्म-पालन है, उसी में मरना श्रेयस्कर हैं। दूसरा सिद्धान्त यह है कि मुक्ति शुप्त नैतिक श्राचरण में नहीं किन्तु भित्त में है श्रौर इस भितन-मार्ग में जान-पात श्रौर स्त्री-पुरुष का कोई भेद नहीं। वैदिक धर्म की मुक्ति केवल उच्च वर्ण के पुरुषों को प्राप्त थी क्योंकि वैदाध्ययन श्रौर वैदिक श्रमुंकी को उन्हें ही श्रधिकार था। श्री कृष्ण की मुक्ति स्त्री श्रूद तक सबके लिए थी।

भागवत धर्म का घारिम्भक प्रसार—श्री कृष्ण द्वारा प्रतिपादित यह मार्ग पहले उनकी जाति में और फिर शनै. शनै. भारत के ग्रन्य हिस्सों में बड़ा लोकप्रिय होने लगा। भन्तों ने वसुदेव श्रीकृष्ण को ही भगवान् बनाकर उनकी पूजा शुरू कर दी। जातक, निहेस और पाणिनि के सूत्रों में वासुदेव के भक्तों का उल्लेख है। चौथी श० ई० पू० में मेगस्थनीज ने मथुरा में श्रीकृष्ण की पूजा का वर्णन किया है। दूसरी श० ई० पू० में वैष्णव धर्म इतना प्रबल हो चुका था विदेशी जातियाँ भी इससे ग्राकित हो रही थीं। यूनानी राजा ग्रन्तिलिखत (एण्टियाल्किडस) के राजदूत तक्षिशिला-निवासी हेलियोडोरस ने इस शती में वेसनगर (प्राचीन विदिशा) में एक गरुड़व्वज (एक स्तम्भ पर गरुड़ की मूर्ति) स्थापित किया। यह देव-देव वासुदेव की प्रतिष्ठा में खड़ा किया गया था, इस पर उत्कीएं लेख में वह ग्रपने को भागवत,

ग्रयवा वैष्णव धर्म का ग्रनुयायी कहता है। सीरिया की एक ग्रनुश्रुति के ग्रनुसार दूसरी श० ई० पू० तक ग्रार्मीनिया में श्रीकृष्ण की पूजा होने लगी थी। इसी समय के घोसण्डी ग्रौर नानाधाट के ग्रभिलेखों में भागवत धर्म का स्पष्ट उल्लेख है।

वैदिक धर्म के साथ समन्वय—भागवत धर्म की लहर यज्ञ-प्रधान प्राचीन वैदिक धर्म के विरोध से ग्रुरू हुई थी किन्तु इस काल में कट्टरपन्थी वर्ग ने नवीन सम्प्रदाय के प्रधान देवता कृष्ण का वैदिक विष्णु ग्रीर नारायण से ग्रभेद स्थापित करके नये धर्म को ग्रपना लिया। हेलियोडोरस के गरुड्घ्वज से यह ज्ञात होता है कि यह परिवर्तन दूसरी श॰ ई॰ पू॰ से पहले हो चुका था। यह दोनों के लिए लाभप्रद था। ब्राह्मणों ने इस लोकप्रिय धर्म को ग्रपनाकर बौद्ध धर्म के प्रति लोगों का ग्राक-र्षण कम कर दिया ग्रौर भागवतों को इससे नई प्रतिष्ठा ग्रौर गौरव मिले। शिशुपाल ने महाभारत में कृष्ण के विरुद्ध जो विष-वमन किया है, उससे स्पष्ट है कि कुछ कट्टर-पंथियों को श्रीकृष्ण को देवता मानना पसन्द नहीं था, किन्तु ग्रन्त में उन्हें भी यह परिवर्तन मानना पड़ा ग्रौर वैष्णव मत ने हिन्दू धर्म को बिलकुल नया रूप दे दिया।

वैष्णव धर्म के नये तत्त्व—दूसरी शती ई० पू० में शनै:-शनै: वैष्णव धर्म श्रीर कृष्ण-चिरत्र में नए तत्त्व जुड़ने शुरू हुए। इसमें श्रवतार-कल्पना, पाँचरात्र-पद्धति, कृष्ण की बाल-गोपाल, गोपियों श्रीर राधा के साथ लीलाश्रों की कहानियाँ प्रधान हैं। श्रवतारों की कल्पना पुरानी थी किन्तु गुप्त युग में शनैं:-शनैः इसका पूरा विकास हुग्रा। पाँचवी शती ई० पू० तक कृष्ण श्रीर राम मनुष्य थे, दूसरी श० ई० पू० में वे देवता बने, धीरे-धीरे श्रवतारों की संख्या बढ़ने लगी। पहले छः थी, बाद में दस हुई, इसमें बुद्ध को भी सम्मिलित कर लिया गया था श्रीर श्रन्त में जैनों के प्रथम तीर्थङ्कर ऋषभदेव श्रादि को समाविष्ट करके यह २४ तक पहुँच गई। पांचरात्र पद्धति में वासुदेव की पूजा चार रूपों में (चतुर्व्यूह) के साथ होती थी। इसके विस्तृत प्रतिपादन के लिए ६००-५०० ई० के बीच में श्रनुश्रुति के श्रनुसार १०५ पांचरात्र सिंहताएँ बनीं। इनमें काफी तान्त्रिक प्रभाव है श्रीर ये विष्णु की शक्ति पर श्रिषक बल देती हैं।

कृष्ण लीलाएँ — किन्तु वैष्णव धर्म में 'पांचरात्र' के स्थान पर धीरे-धीरे श्रीकृष्ण की लीलाग्रों को प्रधानता मिलने लगी, मध्ययुग में वैष्णव धर्म का प्रधान ग्रंग यही बन गई। महाभारत में इन लीलाग्रों का कोई वर्णन नहीं; किन्तु भक्तों की भावना के अनुसार पुराणकार इन्हें कृष्ण-चरित्र में जोड़ते चले गए। सर्वप्रथम ईसा की पहली शितयों में पिश्चमी भारत के ग्राभीर शासकों के समय कृष्ण की गोपाल बाल के रूप में कीड़ाग्रों का वर्णन लोकप्रिय हुग्रा ग्रौर उसके बाद गोपियाँ ग्राई। सातवीं से नवीं शती के मध्य में विरचित भागवत पुराण में श्रीकृष्ण की इन लीलाग्रों का भक्ति-प्रधान प्रतिपादन है। किन्तु उस समय तक राधा की कल्पना का

विकास नहीं हुआ था, भागवत में उसका कोई उल्लेख नहीं है। किन्तु १२वीं शती के अन्त तक राधा कृष्ण-चरित्र का अभिन्न अंग बन गई। इस शती के अन्त में जयदेव ने राधा-कृष्ण की केलियों का सरस वर्णन किया और निम्बार्क ने दार्शनिक और वार्मिक दृष्टि से राधा-कृष्ण की उपासना को उच्चतम स्थान दिया।

दक्षिण भारत के भ्राचार्य-मध्य युग में वैष्णव धर्म के विकास में दक्षिण भारत ने प्रधान भाग लिया । भागवत पूराण के अनुसार भिकत दक्षिण देश में पैदा हुई थी। पाँचबीं से बारहवीं शती के बीच में वहाँ प्रगाढ़ भिनत-रस की मन्दािकनी बहाने वाले 'म्रालवार' नामक वैष्णव सन्त हुए। इनके गीत म्राज तक वहाँ वैष्णव-वेद समभे जाते हैं। भागवत पुराण भी दक्षिण में लिखा गया माना जाता है। श्राठवीं-नवीं शती में वैष्णव भिवत-ग्रान्दोलन को दो ग्रोर से भयंकर खतरा पैदा हुग्रा। एक श्रीर कुमारिल भट्ट ने वैदिक कर्मकाण्ड को ही मुक्ति का मार्ग मानते हुए उसके पुनः प्रतिष्ठापन का ग्रान्दोलन चलाया; दूसरी ग्रोर शंकराचार्य ने ग्रद्वैतवाद की स्थापना करके दार्शनिक दृष्टि से भिवत सिद्धान्त के मूल पर ही कुठाराधात किया। भिवत में भगवान और भनत की पथक सत्ता ग्रावश्यक है, जब सभी कुछ ब्रह्म है तो भन्ति की कोई भावश्यकता ही नहीं रहती । शंकराचार्य के भ्रगाध पाण्डित्य, भ्रसाधारण प्रतिभा अद्भृत शास्त्रार्थ-सामर्थ्य श्रीर विलक्षण व्यक्तित्व से यह सिद्धान्त लगभग सर्वमान्य हो चला, किन्तु वैष्णवों ने शीघ्र ही अपने भिन्त-सिद्धान्त को सुदृढ़ दार्शनिक आधार पर स्थापित किया । यह कार्य 'म्राचार्यो' द्वारा हुम्रा । पहले म्राचार्य नाथमुनि दशम शती के ग्रन्त में या ग्यारहवीं शती के प्रारम्भ में हुए, इनका प्रधान कार्य न केवल श्रीवैष्णवों का संगठन, ग्रालवारों के गीतों का संग्रह तथा उन्हें द्रविड़ रागों में बद्ध करना श्रीर मन्दिरों में उनका गायन कराना था श्रवित वैष्णव-सिद्धान्तों की दार्शनिक व्याख्या भी थी । इनके उत्तराधिकारियों में यामुनाचार्य श्रीर रामानुजाचार्य (११०० ई०) थे। रामानुज ने शंकर के अद्वैतवाद के विरोध में विशिष्टाइतवाद की स्थापना की । इसके ग्रनुसार ग्रखिल सद्गुणों के भण्डार एक ईश्वर के ीव ग्रीर जगत दो प्रकार के विशेषण हैं। शंकर के ग्रद्धैत में जीव-ब्रह्म में ग्रभिन्नता होने के कारण भिक्त के लिए कोई स्थान न था, रामानुज की दार्शनिक पद्धित में उसे ब्रह्म का विशेषण मानते हुए भी उससे पृथक् माना गया, ग्रतः इसमें भिक्त सम्भव थी। किन्तू रामानुज की भिवत उपनिषद्-प्रतिपादित घ्यान और उपासना पर बल देती थी, उसमें गोपाल कृष्ण की लीलाग्रों का कोई स्थान न था।

रामानुज के बाद के ग्राचार्यों में ग्रानन्दतीर्थ या माघ्व (१३ वीं) ग्रीर निम्बार्क उल्लेखनीय हैं। माघ्व ने जीव को ब्रह्म से विलकुल भिन्न माना ग्रीर ग्रव तक भागवतों की पूजा में वासुदेव के 'चतुर्व्यू ह' की जो पूजा चली ग्राती थी, उसके स्थान पर विष्णु को ही उपास्य माना है। इस दृष्टि से यह 'वैष्णव धर्म का सच्चा संस्थापक' कहा जा सकता है। बारहवीं शती के ग्रन्त में निम्बार्क ने उत्तर भारत में गोपियों ग्रीर राषा

से घिरे श्रीकृष्ण की पूजा चलाई । तैलंग ब्राह्मण होते हुए भी उन्होंने वृन्दावन को अपने धर्म प्रचार का केन्द्र बनाया । गोपियों श्रीर राधा पर पहले किसी श्राचार्य ने बल नहीं दिया था । निम्बार्क का यह मत उत्तरी भारत में बड़ा लोकप्रिय हुग्रा, चैतन्य ग्रादि ग्राचार्यों के प्रचार से इसे बड़ा बल मिला ग्रीर उत्तर भारत में अनेक भेदों के साथ वर्तमान समय में वैष्णव धर्म का प्रधान रूप यही है ।

### शैव धर्म

उद्गम—वैयक्तिक ईश्वर के रूप में शिव का पहला स्पष्ट उल्लेख 'श्वेताश्व-तर' उपनिषद् में है, बाद में 'ग्रथवंशिरस्' उपनिषद् में इसका प्रतिपादन किया गया। दूसरी शिं १०० में शैवपन्थ के प्रचलन की सूचना पतंजिल के महाभाष्य से मिलती है। महाभारत के नारायणीय प्रकरण में उमापित शिव को इस सम्प्रदाय के ग्रन्थ प्रकट करने का श्रेय (ग्रध्याय २३) दिया गया है, उस समय तक शिव मानव था, देवता नहीं बना था। वायु ग्रौर लिंगपुराण (ग्रध्याय २३) की कथाग्रों के श्रनुसार, जब वासुदेव श्रीकृष्ण ने जन्म लिया, उसी समय कायावर्धन (करवन, बड़ौदा) में शिव ने नकुलीश के रूप में जन्म लिया। शैव सम्प्रदाय का प्रारम्भिक नाम लाकुल, पाशुपत या माहेश्वर है। विदेशी जातियाँ भागवत धर्म की भाँति शैव धर्म से भी ग्राक्षित हुई । कुशाण राजा विम कष्स (३०-७७ ई०) ने शैव धर्म ग्रंगीकार किया। उसके कुछ सिक्कों के उल्टी तरफ नन्दी पर भुके त्रिशूलधारी शिव की मूर्ति है। ग्रनेक ग्राधुनिक विद्वान् इसे शैव धर्म के संस्थापक नकुलीश की प्रतिमा मानते हैं। किन्तु शीघ्र ही शिव की मानव-मूर्ति के स्थान पर लिंग की पूजा शुरू हो गई।

- (क) पारुपत श्रंव सम्प्रदाय—छठी श० ई० के अन्त तक शैव धर्म का पर्याप्त विकास और विस्तार हो चुका था। शैव भारत के दक्षिण छोर तक फैल चुके थे। अनाम और कम्बोडिया का प्रधान धर्म यही था। शैव सम्प्रदायों में दीक्षित न होने पर भी शशांक, हर्पवर्धन-जैसे सम्प्राट, कालीदास, भवभूति-जैसे किव, सुवन्धु, बाणभट्ट-जैसे गद्य-लेखक शिव के उपासक थे। इनमें अनेक सम्प्रदाय वने। सातवीं शती ई० में इनमें पाशुपत सम्प्रदाय सबसे अधिक प्रवल था। युआन च्वांग को इसके अनुयायी वलोचिस्तान तक मिले थे, बनारस पाशुपतों का गढ़ था, यहाँ १०० फीट से कुछ कम ऊँची महेश्वर की ताम्र-मूर्ति थी। सर्वत्र मन्दिरों में इसकी पूजा बड़ी धूम-धाम से होती थी। पाशुपतों के सम्प्रदाय में सिद्धि और ज्ञान प्राप्ति के लिए साधुओं को जिन वातों का पालत करना पड़ता था, उनमें कुछ ये थीं—(१) शरीर पर भस्म रमाना और भस्म में लोटना, (२) गले तथा होटों को चौड़ा करके 'हा हा' की ध्विन करना, और (३) सव लोगों द्वारा निन्दित ठहराये कार्य करना तािक साधक कर्त्तन्य-अकर्त्तन्य के विवेक से ऊपर उठ सके।
- (ख)कापालिक स्रौर कालमुख—इन सैंव सम्प्रदायों के मिद्धान्त पाशुपतों से स्रधिक उग्र थे। इनकी प्रधान विशेषताएँ निम्न थीं—(१) नरमुण्ड या कपाल में

भोजन करना, (२) मृत व्यक्ति की भस्म को शरीर पर रमाना, (३) भस्मभक्षण, (४) हाथ में त्रिशूल दण्ड रखना, (५) मदिरा का पात्र पास रखना, ग्रौर (६) उस में ग्रवस्थित महेश्वर की पूजा करना।

(ग) श्रेंब सम्प्रदाय — किन्तु 'शैव' सम्प्रदाय के सिद्धान्त श्रीर श्राचार कापालिकों से श्रिधिक सौम्य श्रीर तर्क-संगत थे। यह प्रातः-सायं सन्ध्याकाल में शिव की भिवत श्रीर उपासन। पिवत्र मंत्रों के जप, प्राणायाम, धारणा, ध्यान, समाधि तथा विभिन्न प्रकार के लिगों की पूजा पर बल देता था। नवीं, दसवीं शती में काश्मीर में शैव धर्म के सम्प्रदायों का उच्चतम विकास हुग्रा। इनके श्राध्यात्मिक विचारों में मौलिकता श्रीर धार्मिक श्राचार-व्यवहार में उदारता थी। इनमें उपर्युक्त सम्प्रदायों की वाममार्गी प्रवृत्तियों का कभी प्राधान्य नहीं हुग्रा। काश्मीर के इस उदार शैव धर्म का कारण शंकराचार्य का प्रभाव समभा जाता है।

# शैव साहित्य

- (क) ग्रागम—वायु, लिंग ग्रीर कूर्म पुराणों के ग्रतिरिक्त शैव ईश्वरवाद का यागम नामक ग्रन्थों में विस्तार से प्रतिपादन किया गया है। ग्रागम ग्रहाईस हैं, किन्तु प्रत्येक के साथ ग्रनेक उपागम जुड़े हैं ग्रीर इनकी कुल संख्या १६५ हैं। ये सातवीं शां० ई० से पहले बन चुके थे। इनमें प्रतिपादित शैव धर्म 'ग्रागम शैव धर्म' कहलाता है। यह द्वैतवादी है। नवीं शती में शंकर ने ग्रद्वैतवाद का प्रचार किया ग्रीर काशमीर के शैवधर्म ने द्वैतवादी ग्रागमों का स्थान ग्रद्वैतवाद को प्रदान किया।
- (ख) तामिल साहित्य—पल्लव (छठी श॰ ई॰ से) तथा चोल सम्राटों "
  (दशम श॰) के संरक्षण से द्रविड़ देश में शैव धर्म का वड़ा उत्कर्ष हुमा। संग्रहों के
  क्ल में शैवधर्म-सम्बन्धी विशाल तामिल साहित्य का निर्माण हुमा। वैष्णवों के
  म्रालवार सन्तों की भाँति नायन्मार नामक शैव संत हुए। पहले तीन मंग्रहों के
  रचिता प्रसिद्ध सन्त 'ज्ञान सम्बन्ध' सम्भवतः सातवीं शती में हुए। तामिल पुराण
  'पेरिया पुराण' सहित उपर्यु कत ११ संग्रह तामिल शैव धर्म का म्रायार हैं। इनमें
  पहले सात संग्रहों 'देवारम्' में ग्रयार, सुन्दर ग्रौर ज्ञान सम्बन्ध की रचनाग्रों का
  संग्रह है, इनकी प्रतिष्ठा वेदों के तुल्य है। इनकी दार्शनिक विचार-धारा ग्रागमों से
  मिलती-जुलती है।

श्रैव शिद्धान्त—तेरहवीं, चौदहवीं शतियों में तामिल शैव धर्म में नवीन साहित्य का विकास हुग्रा, इसे शैव सिद्धान्त कहते हैं। ग्रब ग्रागमों का स्थान १४ सिद्धान्त शास्त्रों ने ले लिया।

वीर शैव या लिगायत सम्प्रदाय — शैवों वा एक महत्त्वपूर्ण सम्प्रदाय वीर शैव है। इमका संस्थापक ११६० ई० में कलचुरी राजा विज्जल से राज-गद्दी छीनने वाला उसका प्रधान मन्त्री बामव था। कर्नाटक और महाराष्ट्र से बौद्ध और जैन धर्मों को समाप्त करने का श्रेय इसी को है। यह सम्प्रदाय आत्मा-सम्बन्धी नैतिकता और

पितत्रता पर बहुत बल देता था। इसकी विशेषता कट्टर हिन्दू धर्म के सिद्धान्तों का विरोध है। 'ये वेद की प्रामाणिकता और पुनर्जन्म में विश्वास नहीं रखते, बाल-विवाह-विरोध तथा विधवा-पुनर्विवाह का समर्थन करते हैं, ब्राह्मणों के प्रति तीव्र घृणा रखते हैं'।

मध्य युग में महाराष्ट्र तथा दक्षिण में राष्ट्रकूट ग्रौर चोल राजाग्रों के संरक्षण से शैव धर्म बड़ा लोकप्रिय हुग्रा। इसी समय इलोरा (वेरूल) के जगत्-प्रसिद्ध कैलाश भीर तंजीर के विशाल शैव-मन्दिरों का निर्माण हुग्रा।

#### श्रन्य सम्प्रदाय

वैष्णव और शैव धर्म के अतिरिक्त शक्ति, गणपित, स्कन्द या कार्तिकेय, ब्रह्मा और सूर्य की पूजा भी हिन्दू धर्म में सातवाहन युग से चली। इनमें शाक्त सम्प्रदाय विशेष रूप से उल्लेखनीय है। पहले यह बतलाया जा चुका है कि वैदिक युग में स्त्री तत्त्व की उपासना नहीं थी। भीष्म पर्व के तेइसवें अध्याय में पहली बार दुर्गा की स्तुति मिलती है। गुप्त युग में शिव की शिक्त को अधिक प्रधानता मिली है। शिक्त के उपासकों ने शरीर में पदचक माने, 'हिम, हुम, फट्' आदि मन्त्रों से तथा योग से अलौकिक सिद्धियों की प्राप्ति, यन्त्रों की शिक्त और 'मुद्रायों' में विश्वास किया, देवी को प्रसन्न करने के लिए पशु तथा नर-बिलयों की पद्धित प्रचिलत हुई। युआन च्वांग को सातवीं शती में एक बार डाकुओं ने कन्नौज के पास बिल देने के लिए पकड़ लिया था। बौद्ध धर्म की भाँति, मध्य युग में इसमें भी तान्त्रिक प्रभाव प्रबल हुआ।

मुसलमानों के ग्राने के वाद हिन्दू धर्म में भिक्त ग्रीर सुधार की नई लहरें चलीं, उनका वर्णन वारहवें ग्रध्याय में किया जायगा।

# दर्शन

दर्शन सम्भवतः भारतीय संस्कृति की समुज्ज्वलतम कृति हैं। भारतवर्ष विचारप्रधान देश हैं। वैदिक युग से ग्राध्यात्मिक श्रौर पारलौकिक प्रश्न भारतीयों को
बेचैन करते रहे हैं श्रौर उनका हल ढ़ँढ़ने वाली ग्रध्यात्मिवद्या को सब शास्त्रों में
श्रेष्ठ माना जाता है। ग्रतः इसके विकास में हज़ारों वर्षों से हमारे देश के सर्वोत्तम
विचारक लगे रहे हैं। यही कारण है कि तत्त्व-चिन्ता की ऊँची-ऊँची उड़ान तथा
विचारों की सूक्ष्मता श्रौर गंभीरता में बहुत कम देश उसकी तुलना कर सकते हैं।
ग्रन्थ देशों के दर्शन की ग्रपेक्षा भारतीय तत्त्व-ज्ञान की कई विशेषताएँ हैं। चीन के
श्रितिरक्त किसी ग्रन्थ देश में दार्शनिक विचार की तीन हज़ार वर्ष लम्बी श्रौर
श्रिविच्छन्न परम्परा नहीं है। पिश्चम में यह केवल फिलासफी ग्रर्थात् विद्या का
ग्रनुराग-मात्र है, पिण्डतों के मनाविनोद या बुद्ध-विलास की वस्तु है। किन्तु भारत
में इसका जीवन के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है। इसका इद्देश्य ग्राध्यात्मिक, ग्राधिभौतिक,
ग्राधिदैविक तापों से संतप्त मानवता के क्लेशों की निवृत्ति है। यूरोप में दर्शन ग्रीर
धर्म पृथक्-गृथक् हैं। दर्शन बुद्धि का विषय है, उसका उद्देश्य सत्य की लोज है, धर्म
श्रद्धा ग्रौर विश्वास की वस्तु है। किन्तु हमारे देश में धर्म ग्रौर नैतिकता की ग्राधारशिला दर्शन है। वह हमारे समूचे ग्राचार-व्यवहार का परिचालक ग्रौर मार्ग-दर्शक है।

दार्शनिक विकास के चार युग—भारतीय दर्शन के विकास को चार प्रधान कालों में बाँटा जा सकता है—(१) म्राविभाव काल (६०० ई० पू० तक),(२) सूत्र काल (६०० ई० पू० से पहली श० ई० तक),(३) भाष्य काल (पहली से पन्द्रहवीं शती तक) (४) वृत्ति काल (उन्नीसवीं शती से वर्तमान समय तक) । पहले काल को हम भारतीय दर्शन का उषाकाल कह सकते हैं। इस समय में इसके प्रायः सभी मूलभूत विचारों का उदय हुम्रा। बाद में पृथक रूप में विकसित होने वाले छहों दर्शनों का बीजारोपण इस काल की घटना है। जिस प्रकार एक ही वट-मूल विकसित होने पर नाना शास्त्राम्रों में विभक्त हो जाता है, वैसे ही वेदों तथा उपनिषदों के विचारों से बाद नाना सम्प्रदाय विकसित हुए। भारतीय तत्त्व चिन्तन तो ऋग्वेद से ही मारम्भ हो गया, उसमें दर्शनों के इन सनातन प्रक्नों के ग्रस्फुट उत्तर हैं कि यह विश्व कैसे पैदा हुमा, इसे पैदा करने वाला कौन है, इसके पैदा होने से पहले क्या

था । नासदीय सूक्त (ऋ० १०/११९)में इनका स्पष्ट उल्लेख है । पूर्व वैदिक युग में तत्त्व-चिन्ता की प्रवृत्ति याज्ञिक कर्मकाण्ड के बोक्त से दबी रही, किन्तु उत्तर वंदिक युग में यज्ञों के विरुद्ध प्रतिकिया होने पर इसकी लहर पुन: प्रबल हुई । मनुष्य क्या है ? कहाँ से भ्राया ? मर कर कहाँ जायेगा ? सब्टिका क्या प्रयोजन है ? इस प्रकार के प्रश्नों से ग्रार्य विचारक ग्रधीर हो उठे। उपनिषदों से ज्ञात होता है कि अप्रनेक समृद्ध परिवारों के कुलीन युवक घर-वार छोड़कर विभिन्न ऋषि-मुनियों के ग्राश्रमों में जाकर इन प्रश्नों का उत्तर खोजा करते थे। इनमें प्रधान रूप से इसी प्रकार के संवाद ग्रौर कथाएँ हैं। निचकेता, मैत्रेयी, सत्यकाम, जाबाल, पिष्पलाद की कहानियाँ उस समय के तत्त्वान्वेषण पर सुन्दर प्रकाश डालती हैं। उस समय तक भारतीय दर्शन की मूलभूत मान्यताग्रों, पंचभूत, पंचेन्द्रियाँ, ग्रात्मा ग्रौर शरीर की पृथक्ता, ग्रात्मा की ग्रमरता, सर्वोच्च, सर्वव्यापक सत्ता या ब्रह्म, उसके स्वरूप, सृष्टि-विकास की प्रक्रिया, सत्व, रज, तम के तीन गुणों, कर्मवाद, पुनर्जन्म, संसार की क्षणभंगुरता ग्रौर नश्वरता के सिद्धान्तों का जन्म हो चुका था । किन्तु पृथक् दार्शनिक सम्प्रदायों का विकास नहीं हुम्रा था। उपनिपदों में सभी प्रकार के दार्शनिक विचारों की ऊँची-से-ऊँची उड़ाने हैं। कठोपनिषद् में एक साथ सांख्य ग्रौर वेदान्त का प्रति-पादन है । तैत्तिरीय तया बृहदारण्यक उपनिपद् में वेदान्ती ब्रह्म का उल्लेख है किन्तु इनका कहीं भी क्रमबद्ध या व्यवस्थित विवेचन नहीं किया गया।

सूत्र काल (६०० ई० पू०—पहली शती ई०)—सूत्र काल में दार्शनिक विचारों को शृद्धलाबद्ध किया जाने लगा। उपनिपदों में तत्त्व-चिन्तन की स्नारम्भक उड़ानें हैं, दर्शनों में व्यवस्थित विवेचन। कपिल, कणाद गौतम को सांस्य, वैशेषिक, न्याय दर्शन का रचिता समभना ठीक नहीं; उन्होंने केवल पहले से चले साने वाले विचारों को मृत्रबद्ध किया। पिछले सध्याय में इन्हें ऐसा नया रूप देने का कारण स्पष्ट किया जा चुका है। छठी श० ई० पू० में भारत में एक प्रवल धार्मिक श्रौर बौद्धिक कान्ति हुई थी। बौद्ध, जैन श्रौर चार्वाक विचारों ने जब प्राचीन विचारों तथा रूढियों पर खरी-खरी श्रौर मीधी-सीधी चोटें कीं, तब श्रङ्खलाबद्ध दार्शनिक विचारों की स्रावश्यकता अनुभव हुई श्रौर छः दर्शनों ने जन्म लिया। कौटिल्य के समय तक (चौथी श० ई० पू० का श्रन्तिम भाग) केवल तीन दर्शन क्षे—सांस्य, योग श्रौर चार्वाक। पिछले मौर्य युग या स्नारम्भिक सातवाहन युग में पहली श० ई० तक वर्त्तमान रूप में मिलने वाले वैशेषिक, सास्ययोग, पूर्व मीमांसा श्रौर उत्तर मीमांसा (वेदान्त) स्त्रबद्ध हुए।

भाष्य काल (पहली शिं है । इसे पित होंगे शिं है । दिसे यदि दर्शन का स्वर्णयुग कहा जाये तो अरयुवित न होगी। इसी युग में नागार्जुन और शंकर-जैसे दार्शनिक पैदा हुए जिनकी टवकर के दार्शनिक दूसरे देशों ने बहुत कम पैदा किये हैं। इस काल में विभिन्न सम्प्रदायों के दार्शनिकों में परस्पर खूब टवकर या घात-प्रतिघात चलता रहा। इसने दर्शन के

विकास में बड़ी सहायता दी। प्रत्येक दर्शन की विपक्षियों द्वारा उठाये श्राक्षेपों का 🦮 उत्तर तथा नई समस्याग्रों का समाधान करना पड़ता था । यह कार्य भाष्यकारों ने किया। ये स्वतन्त्र ग्रन्थ लिखने के स्थान पर पुराने दर्शन की या भाष्य की टीका द्वारा इसे सफलतापूर्वक करते रहे । इसमें ये न केवल आक्षेपों का समाधान करते थे किन्तु नवीन सिद्धान्तों का प्रतिपादन भी करते थे। शंकर का श्रद्वैत इसी प्रकार का सिद्धान्त है। हम ग्रपने दर्शनों के तत्त्वों को ऐतिहासिक दृष्टि से उनका क्रम-विकास देखे बिना नहीं समभ सकते । उदाहरणार्थ न्याय दर्शन का विकास बौद्ध दर्शन के साथ जुड़ा हम्रा है। न्याय का सर्वप्रथम भाष्यकार वात्स्यायन नागार्जुन म्राि स्रनेक आरम्भिक बौद्ध दार्शनिकों का खण्डन करता है, उसके उत्तर में दिङ्नाग ने 'प्रमाण-समुच्चय' लिखा । इसके जवाब में प्रसिद्ध नैयायिक उद्योतकर ने 'वात्स्यायन भाष्य' 'पर 'न्याय वार्तिक' की रचना की, इसका खण्डन बौद्ध दार्शनिक धर्मकीर्ति ने 'प्रमाण वार्तिक' में किया, अन्त में इसके उत्तर में वाचस्पति मिश्र की 'तात्पर्य' टीका लिखी गई। भाष्य युग में इस प्रकार के घात-प्रतिघात से भारतीय दार्शनिक तत्त्व-चिन्तन की जिस ऊँचाई तक पहुँचे, ग्राधुनिक विचार-धारा उससे ग्रागे नहीं बढ़ सकी । भाष्य युग दो प्रधान भागों में बँटा है—(क) पहली से भ्राठवीं शती तक— इस काल ने नागार्जुन, वसुबन्धु, ग्रसंग, धर्मकीर्ति श्रौर शङ्कर-जैसे दिग्गज दार्शनिक पैदा किये। भारतीय दर्शन में मौलिकता ग्रीर नवीनता बनी रही। (ख) किन्तु इसके बाद से सोलहबी शती तक भाष्यकारों ने प्रधान रूप से वेदान्त की विभिन्न व्याख्यास्रों पर बल दिया, मौलिक विचार बहुत-कुछ समाप्त हो गया। चौथे वृति ग्रुग में मुख्य रूप से भाष्यों का ग्रर्थ स्पष्ट करने के लिए विभिन्न टीकाएँ लिखी जाती रहीं।

भारतीय दर्शन को प्रधान रूप से दो भागों में बाँटा जाता है, (१) नास्तिक दर्शन, (२) ग्रास्तिक दर्शन। नास्तिक दर्शन वेद की प्रामाणिकता ग्रौर ईश्वर में विश्वास नहीं रखते। इनमें तीन प्रधान हैं—चार्वाक, जैन ग्रौर वौद्ध। ग्रास्तिक दर्शन छ: हैं—पूर्वमीमासा, उत्तरमीमांसा, सांस्य, योग, न्याय ग्रौर वंशेपिक।

### नास्तिक दर्शन

(१) चार्वाक—चार्वाक दर्शन विलकुल भौतिकवादी ग्रौर प्रत्यक्ष में विश्वास करने वाला है। इसके मन में ईश्वर, परलोक, ग्रात्मा, स्वर्ग, नरक की कोई सत्ता नहीं। इसका प्रधान सिद्धान्त है—'खाग्रो, पिग्रो, मौज उड़ाग्रो,' 'जब तक जियो, सुख से जियो, ऋण लेकर भी घी पियो, क्योंकि शरीर के भस्म हो जाने पर जीव लौटकर नहीं ग्राता', ग्रन्थात्मवाद निरा ढकोसला है, जगत् में ग्रांखों से दिखाई देने वाले, भूमि, जल, ग्रांग्न ग्रौर वायु चार ही तत्त्व हैं, इनके संयोग से स्वभाववश चेतना ग्रौर बुद्धि की उत्पत्ति होती है। जीवन का लक्ष्य भोग ग्रौर द्रव्य-प्राप्ति है। मृत्यु के बाद सव चीजों का ग्रन्त हो जाता है। ऐहिक मुखवाद पर वल देने के क्रारण इसका नाम चार्वाक (चाह-वाक = स्वत्यर वाणी) तथा लोकायत (लोक में विस्तीर्ग्ण) है। इसके

प्रवर्त्तक वृहस्पित नामक ऋषि थे। इनका मूल ग्रन्थ तो लुप्त हो चुका है, किन्तु उसके प्रस्त्र पिछले ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।

चार्वाक दर्शन सम्भवतः श्रुति-काल के श्रन्त में बढ़ते हुए यज्ञानुष्ठान, तपश्चरण श्रौर पारलोकिकता के विरुद्ध प्रतिक्रिया थी।

(२) जैन — जैन धर्म प्रारम्भ में भ्राचार-प्रधान था। बाद में उस में दार्शनिक सिद्धान्तों का विकास हुआ। उमास्वाति और कुन्दकुन्दाचार्य (पहली श० ई०) जैन दर्शन की नींव डालने वाले थे। छठी से नवम शताब्दी का काल जैन युग का स्वर्ण युग है। इस समय सिद्धसेन दिवाकर (पाँचवीं श० ई०), समन्तभद्र (सातवीं श० ई०), हिरिभद्र (म्राठवीं श०), भट्ट ग्रकलंक (ग्राठवीं श०), और विद्यानन्द (नवी श०)हुए। परवर्त्ती दार्शनिकों में हेमचन्द्र (१०८८-११७२ ई०), मल्लिसेण सूरी (१२६२ ई०) और गुणरत्न (१४०६ ई०) उल्लेखनीय हैं।

जैन दर्शन प्रत्यक्ष, अनुमान श्रीर शब्द नामक तीन प्रमाण मानता है। इसका प्रधान सिद्धान्त 'स्याद्वाद' है। इसके अनुसार प्रत्येक वस्तु अनन्त धर्मात्मक है, इन सबका ज्ञान तो उसी व्यक्ति को हो सकता है, जिसने कैवल्य (मुक्ति) प्राप्त कर लिया हो, साधारण व्यक्ति उसके अंश-मात्र को ही जान सकते हैं। अतः हमारा ज्ञान सीमित और सापेक्ष है। इसे प्रकट करने के लिए प्रत्येक ज्ञान के साथ शुरू में स्यात् (सम्भवतः) शब्द जोड़ना चाहिए। इसी को स्याद्वाद या अनेकान्तवाद कहते हैं। जैन धर्म अनेक द्रव्यों की सत्ता में विश्वास रखने से बहुत्ववादी वास्तववाद (Pluralistic Realism) का पोषक है। जैन दर्शन में मोक्ष के तीन साधन हैं—(१) सम्यक् दर्शन (श्रद्धा), (२) सम्यक् ज्ञान, (३) सम्यक् चरित्र। चरित्र की शुद्धि के लिए श्राह्सा' सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह का पालन श्रावश्यक है। जैनो कर्मफलदाता ईश्वर की सत्ता नहीं मानते।

(३) बौद्ध दर्शन—भगवान् बुद्ध ने सामान्यतः दार्शनिक समस्यात्रों की उपेक्षा की थी; किन्तु बाद में उनके अनुयायियों ने दर्शन की बड़ी सूक्ष्म विवेचना की। बुद्ध की शिक्षाओं के मूल प्रधानतः दो दार्शनिक सिद्धान्त थे। (१) संघातवाद (२) सन्तानवाद। पहले सिद्धान्त का आशय यह था कि आहमा की कोई पृथक् सत्ता नहीं, वह शरीर और मानसिक प्रवृत्तियों का समुच्चय (संघात) मात्र है। सन्तानवाद का तात्पर्य है कि आहमा तथा जगत् अनित्य है, यह प्रतिक्षण बदलता रहता है। जिम प्रकार नदी का प्रवाह प्रतिक्षण बदलने पर भी वही प्रतीत होता है, दीपक की ली परिवर्तित होते हुए भी उसी तरह जान पड़ती है, वैसे ही आहमा और जगत् क्षणिक होने पर भी प्रवाह (संतान) रूप से बने रहने के कारण स्थायी प्रतीत होते हैं।

बौद्ध दर्शन को चार सम्प्रदायों में बाँटा जाता है—(१)वैभाषिक, (२)सौत्रा न्तिक, (३)योगाचार ग्रौर (४) मार्घ्यामक । इनका प्रधान मतभेद सत्ता के सम्बन्ध में है । वैभाषिक के मत में बाह्य एवं भीतरी (मानस) जगत् से सम्बन्ध रखने वाले सभी पदार्थ वास्तविक हैं। इसीलिए इसका नाम 'सर्वास्तिवाद' भी है। सौत्रान्तिक बाह्य पदार्थों को ग्रनुमान द्वारा ही सत्य स्वीकार करते हैं। योगाचार विज्ञान ग्रथवा चित्त को ही एक मात्र सत्य मानता है, इसलिए विज्ञानवादी भी कहलाता है। माघ्य-मिक के मत में जगत् के समस्त पदार्थ शून्य रूप हैं, ग्रतः इसका नाम शून्यवाद भी है।

बौद्धों के दार्शनिक सम्प्रदायों का विशाल साहित्य प्रायः लुप्त हो चुका है। -अब इसका चीनी और तिब्बती अनुवादों से पुनरुद्धार हो रहा है । वैभाषिक सम्प्रदाय के सिद्धान्तों की जानकारी वसुबन्धु के 'ग्रभिधर्म कोष' से मिलती है। वसुबन्धु को कुछ ऐतिहासिक समुद्रगुप्त (३३०-३७५ ई०) का तथा बालादित्य का गुरु मानते हैं। म्रतः उसका समय चौथी या पाँचवीं शती है। ये पेशावरवासी ब्राह्मण थे, पहले वैभाषिक या सर्वास्तिवादी थे, बाद में ग्रपने बड़े भाई ग्रसंग के संग श्रीर उपदेश से विज्ञानवादी बने । विज्ञानवाद के संस्थापक 'ग्रभिसमयालंकार' ग्रीर 'मध्यान्त विभाग' के प्रिलेता आर्य मैत्रेय (तीसरी श०) थे। किन्तु इसका प्रसार ग्रसंग श्रीर वसुबन्धु ने किया। ग्रसंग ने 'बोधिसत्व भूमि' ग्रौर 'महायान सूत्रालंकार' लिसे तथा वसुबन्धु ने 'गाथा-संग्रह' और 'भ्रभिधर्मकोष' । इस सम्प्रदाय के ग्रन्य दो प्रसिद्ध भाचार्य दिङ्नाग श्रीर धर्मकीर्ति हैं। दिङ्नाग वसुबन्धु के शिष्य ग्रीर 'प्रमाण-समुच्चय' के प्रऐता थे। धर्मकीर्ति (पाँचवीं श०) ने 'प्रमाण वार्तिक' में विज्ञानवाद का प्रतिपादन तथा बौद्ध न्याय पर अन्य नैयायिकों के आक्षेपों का निराकरण किया है। माध्यमिक मत के प्रवर्त्तक नागार्जुन (दूसरी श० ई०) तथा ग्रन्य प्रसिद्ध ग्राचार्य ग्रायंदेव (तीसरी श र ई०) स्थितर बुद्धिपालित (पाँचवीं श०) चन्द्रकीर्ति (छठी श०) श्रीर शान्त-रक्षित (ग्राठवीं श॰) थे। नागार्जुन की कृतियाँ 'माध्यमिक-सूत्र', धर्म-संग्रह' ग्रीर 'मुह्ल्लेख' हैं। ग्रार्यदेव का चतु:-शतक ग्रनुपम दार्शनिक रचना है। शान्तरिक्षत का सर्वोत्तम ग्रंथ 'तत्त्व-संग्रह' है। इसमें ब्राह्मण दार्शनिकों की विस्तृत ग्रालीचना करते हुए बौद्ध सिद्धान्तों का समर्थन किया गया है। माध्यमिक सम्प्रदाय के ग्राचार्य न केवल बौद्ध किन्तु भारतीय दार्शनिक जगत् की सबसे बड़ी विभूतियों में हैं।

### श्रास्तिक दर्शन

१. पूर्व मीमांसा—छ: दर्शनों में मीमांसा प्रपने स्वरूप के कारण काफी पुराना प्रतीत होता है। इसका प्रधान उद्देश्य कर्मकाण्ड सम्बन्धी वैदिक वाक्यों की समुचित व्याख्या के नियमों का प्रतिपादन है। मीमांसा का विचार बहुत प्राचीन है। संहिताओं और ब्राह्मण-ग्रंथों में इसका संकेत है। किन्तु मीमांसा के पूर्ववर्ती सभी विचारों को प्रश्क्ष्वलाबद्ध करके शास्त्रीय रूप देने का श्रेय महर्षि जैमिन को है। जैमिनीय दर्शन के १६ ग्रध्याय ६०६ ग्रधिकरण तथा २,६४४ सूत्र हैं। ग्राधुनिक विद्वान् पहले १२ ग्रध्यायों को ही प्रामाणिक मानते हैं। इनमें यज्ञ-विषयक धर्म का विस्तृत विचार है। उपवर्ष, भवदास (दूसरी श० ई०) और शबरस्वामी (२०० ई०)

ने मीमांसा-सूत्रों पर वृत्तियाँ श्रीर भाष्य लिखे। इनमें शवरस्वामी के भाष्य की तुलना ब्रह्मसूत्र के 'शांकर-भाष्य' तथा पाणिनीय श्रष्टाघ्यायी के 'पातंजल भाष्य से की जाती हैं। बाद में 'शांवर भाष्य' के टीकाकारों ने तीन सम्प्रदाय चलाये—भाट्ट मत, गुरुमत श्रीर मुरारी मत। भाट्ट मत के प्रवर्त्तक कुमारिल भट्ट थे (श्राठवीं श० का पूर्वार्द्ध) भीमांसा के विकास में कुमारिल-युग (६००-६०० ई०) स्वर्ण युग है। कुमारिल ने मीमांसा को बौद्धों के श्राक्षेपों से बचाया, सिद्धान्तों की सुबोध व्यास्या करके इसे लोकप्रिय बनाया। इनके प्रधान ग्रंथ क्लोक, श्रीर तन्त्रवात्तिक है। इनके शिष्य मण्डनिमश्र ने विधि-विवेक, तथा 'भावनाविवेक' श्रादि ग्रंथ लिखे। भाट्ट मत के ग्रन्य श्राचार्यों में पार्थसारिथ (वारहवीं श०), माधवाचार्य (चौदहवी श०) ग्रीर खण्डदेव (सतारहवीं श०) उल्लेखनीय हैं। गुरुमत के संस्थापक कुमारिल भट्ट के शिष्य प्रभाकर निश्र थे। तीसरा सम्प्रदाय मुरारि मिश्र (बारहवीं श०) का है।

मीमांसा का मुख्य उद्देश्य तो यज्ञादि वैंग्देक अनुष्ठानों का विवेचन करना था, किन्तु इसमें मीमांसकों ने अनेक नवीन सिद्धान्तों की उद्भावना की। शब्द के स्वरूप और उसकी नित्यानित्यता पर बड़ा सूक्ष्म विचार किया। विरोधी वाक्यों की संगति विठाने तथा व्याख्या करने के उन्होंने जो मौलिक सिद्धान्त निध्चित किए, उनने स्मृति-प्रंथों के अर्थ-निर्णय में भी बड़ी सहायता ली जाती रही है। वैदिक कर्म काण्ड का ज्ञान तो मीमांसा के बिना हो ही नहीं सकता।

२. उतर मीमांसा (वेदान्त) — वेदान्त भारतीय दर्शन का सबसे चमकीला रतन है। वेदान्त सूत्रों के प्रऐता महींप बादरायण हैं। ये सम्भवतः महींप जैमिन के समकालीन थे। इनका उद्देश्य उपनिषदों के आधार पर ब्रह्म का प्रतिपादन, सांख्य, वैशेषिक जैन, बौद्ध आदि मतों का खण्डन, ब्रह्म-प्राप्ति के वेदान्त-सम्मत साधनों का वर्णन था। वेदान्त दर्शन के सूत्र इतने अत्माक्षर हैं कि भाष्यों के विना उनका अर्थ जानना बहुत कि कि है और भाष्यकारों ने इनसे अपना अभीष्ट अर्थ निकालने में बड़ी खींच-तान की है। अतः इन सूत्रों का वास्तविक अर्थ और महींप बादरायण का आश्चाय पता लगाना अत्यन्त क्लिष्ट कार्य है। फिर भी इतना अवश्य कहा जा सकता है कि बादरायण के अनेक सिद्धान्त शंकर से भिन्न थे। उनके मूल विचार सम्भवतः ये थे "विभु ब्रह्म की अपेक्षा आत्मा अरणु है। जीव चैतन्य रूप है। ज्ञान उसका विशेषण या गुण है। ब्रह्म-जगत् का उत्पादन और निमित्त दोनों कारण हैं। बादरायण और शंकर में प्रधान भेद यह है कि सूत्रकार मायावाद नहीं मानते थे। उनका मत था कि ब्रह्म से प्रारुभूत होने पर भी जीव उससे पृथक् और वास्तविक बने रहते हैं। ब्रह्म से बनने वाला जगत् भी वास्तविक होता है। शकर के मत में यह अवास्तविक और मिथ्या है।"

वेदान्त सूत्र पर म्रनेक म्राचार्यों ने भ्रपनी-म्रपनी दृष्टि के म्रनुकूल व्यास्याएँ लिखी हैं। इनमें जीव भौर ईश्वर के सम्बन्ध में ही म्रधिक मत-भेद है। शकराचार्य (७८८-८२० ई०) जीव श्रीर ब्रह्म में कोई भेद नहीं मानते । उनका मूल सिद्धान्त है—ब्रह्म सत्यं जगिन्मथ्या, जीवो ब्रह्मैव नापरः ।' ब्रह्म ही सत्य है, सत्य का श्राशय तीनों कालों में रहने वाली वस्तु है, संसार ऐसा न होने से मिथ्या है । उसकी व्याव-हारिक सत्ता है, किन्तु पारमार्थिक सत्ता नहीं है । शंकराचार्य का दूसरा वड़ा सिद्धान्त यह था कि ब्रह्म के दो स्वरूप हैं—निर्जुण तथा सगुण । माया विशिष्ट ब्रह्म सगुण है, यही ईश्वर है । निर्जुण ब्रह्म माया के सम्बन्ध से रहित, सर्वश्रेष्ठ, श्रखण्ड, व्यापक श्रीर सिन्वदानन्द स्वरूप है । तीसरा सिद्धान्त ज्ञान के द्वारा मुक्ति था ।

श्री शंकराचार्य के सिद्धान्त बाद के भिक्त-श्रेमी वैष्णव श्राचार्यों को पसन्द नहीं श्राये। वे जीव श्रौर ब्रह्म में भेद मानते थे, उनके मत में ब्रह्म ही ईश्वर था, चेतन जीव तथा जड़ जगत् मिथ्या नहीं, सत्य थे। जीव श्रग्णु तथा सख्या में श्रनन्त हैं, भिक्त ही मोक्षदायिका है। इन्होंने श्रयने सिद्धान्तों के समर्थन के लिए श्रपनी दृष्टि से वेदान्त सूत्रों का भाष्य किया। इनमें रामानुज (११४० ई०), मध्व (१२३८), निम्बार्क (१२५० ई०), श्रौर वल्लभ (१५०० ई०) उल्लेखनीय है। रामानुज का मत विशिष्टाद्वैत कहलाता है। इसके श्रनुसार जीव तथा जगत् श्रिखल सद्गुणों के भण्डार ईश्वर के दो प्रकार या विशेषण हैं। श्रतः यह श्रद्वैत न होकर विशेषण वाला (विशिष्ट) श्रद्वैत है। मध्य जीव श्रौर ईश्वर को सर्वथा पृथक् मानते हैं, साथ ही वे ईश्वर को इस जगत् का निमित्त कारण ही मानते हैं, उपादान नहीं। श्रतः उनका मत द्वैत मत कहलाता है। श्राचार्य निम्बार्क जीव श्रौर ईश्वर को ब्यवहार काल में भिन्न मानते हैं श्रौर वैसे श्रभिन्न। श्रतः उनके मत को द्वैताद्वैत कहा जाता है। बल्लभाचार्य मायावाद को न मानकर केवल श्रद्वैत श्रवात् श्रुद्धाद्वैत मानते हैं।

भारतीय वाङ् मय में सबसे श्रिषक साहित्य वेदान्त पर लिखा गया है। श्रद्धैतवादी वेदान्त का प्रारम्भ गौड़पाद (७०० ई०) की 'माण्ड्क्य कारिकाश्रों से होता है। नवीं शती के शुरू में शंकर ने प्रस्थानत्रयी (वेदान्त सूत्र, उपनिपद् श्रौर गीता) पर श्रद्धितीय भाष्य लिखा। 'शंकर भाष्य' पर वाचस्पति (नवीं श०) ने 'भामती' नाम की एक सुन्दर टीका लिखी। वेदान्त के श्रन्य ग्रन्थों में श्रीहर्ष (बारहवीं श०) का 'खण्डन-खण्ड-खाद्य', चित्सुखाचार्य (तेरहवीं श०) की 'तत्त्वदीपिका', 'विद्यारण्य स्वामी (चौदहवीं श०) की 'पंचदशी', मधुमूदन सरस्वती (सोलहवीं श०) की 'श्रद्धैतसिद्धि', ग्रप्पय दीक्षित (सत्रहवीं श०) का 'सिद्धान्त लेश-संग्रह' उल्लेखनीय हैं। वैष्णव श्राचार्यों में रामानुज ने ब्रह्मसूत्रों पर तथा गीता पर भाष्य लिखा। वेदान्तदेशिक (चौदहवीं श०) ने श्री वैष्णव मत सम्बन्धी पाण्डित्यपूर्ण ग्रन्थों की रचना की। मघ्व तथा वल्लभ ने ग्रपने मत के समर्थक पूर्णप्रज्ञ तथा ग्रगुभाष्य लिखे। समूचे मध्य-युग में वेदान्त पर नये-नये भाष्य लिखने का कम जारी रहा।

. ३. सांख्य — सांख्य के मूलमूत विचार काफी प्राचीन हैं और यह ढ़ैतवादी होने से वेदान्त का प्रवल प्रतिपक्षी रहा है। कठ, छान्दोग्य, श्वेताश्वतर उपनिपदों में इसके अनेक सिद्धान्त बीज रूप से मिलते हैं। सांख्य का मूल अर्थ है — सम्यक् ख्याति या

यथार्थ जान । यह दैतवादी है. इसके भ्रनुसार प्रकृति ग्रौर पुरुष ही मूल तत्त्व हैं, इनके परस्पर सम्बन्ध से जगत् का ग्राविर्भाव होता है । मूल प्रकृति से सृष्ट्युत्पत्ति की प्रक्रिया इसमें बड़े विस्तार से समकाई गई है । प्रकृति सत्व, रज, तम नामक तीन गुणों की साम्यावस्था है; इनमें वैषम्य होने से सृष्टि का ग्राविर्भाव होता है । तीन गुणों का विचार सांस्य की भारतीय दर्शन की सबसे बड़ी देन है ।

सांख्य दर्शन के प्रिएता महिष किपल माने जाते हैं। वे उपनिषदकालीन हैं, किन्तु इनके नाम से प्रचिलत 'सांख्य सूत्र' बहुत ही ग्रर्वाचीन है। इसका प्राचीन ग्रौर प्रसिद्ध ग्रन्थ ईश्वर कृष्ण की 'सांख्यकारिका' है। इसका समय बहुत विवाद-ग्रस्त है, प्राय: इसे पहली श० ई० का माना जाता है। यह इतना प्रसिद्ध ग्रन्थ था कि छठी श० ई० में इसका चीनी में अनुवाद हुग्रा। इसकी व्याख्याग्रों में 'माठर वृत्ति (दूसरी श० ई०), 'गौडपाद भाष्य' तथा वाचस्पित मिश्र (नवीं श०) की 'तत्त्व कौमुदी' उल्लेखनीय हैं। सोलहवीं श० में विज्ञान भिक्षु ने सांख्य सूत्रों पर 'सांख्य प्रवचन भाष्य' लिखकर सांख्य ग्रौर वेदान्त का सामंजस्य किया।

४. योग— 'योग दर्शन' सांख्य से सम्बद्ध है। योग का अर्थ है चित्तवृत्तियों का निरोध। 'योग दर्शन' में इनकी विस्तार से विवेचना की गई है। योग के आठ अङ्ग हैं—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, घ्यान, समाधि। समाधि में द्रष्टा अपने स्वरूप में अवस्थित होकर कैवल्य या मुक्ति प्राप्त करता है। योग से अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। 'योग दर्शन' के विभूतिपाद में इनका विस्तार से वर्णन है। सांख्य से सम्बन्ध होते हुए भी योग ने ईश्वर को माना है, अतः योग को सेश्वर सांख्य भी कहा जाता है। जो पुरुष सर्वाधिक ज्ञानी क्लेश, कर्म-विपाक (कर्म-फल) से मुक्त है, वही ईश्वर है। योग समाधि और मन के संयम की विधियों पर अधिक बल देता है।

भारत में योग का बहुत श्रधिक महत्त्व होते हुए भी योग पर बहुत कम ग्रन्थ लिखे गए। वर्तमान समय में उपलब्ध योग-सूत्रों के रचियता पतंजिल (दूसरी शर्व ई० पू०) माने जाते हैं। इस पर व्यास का प्रसिद्ध भाष्य तीसरी शर्व ई० में लिखा गया। नवीं शर्व में वाचस्पित मिश्र ने 'व्यासभाष्य पर एक टीका लिखी। 'व्यासभाष्य' के ग्रतिरिक्त 'योग-सूत्रों' पर ग्रनेक टीकाएँ बनीं, इनमें राजा भोज-कृत 'राजमार्तण्ड या भोज वृत्ति' विशेष रूप से प्रसिद्ध है।

४. न्याय – भारतीय दर्शनों में साहित्य की दृष्टि से वेदान्त के बाद न्याय का स्थान सब से ऊँचा है। पांचवीं श० ई० स न्याय पर भारत में निरन्तर विचार हो रहा है। न्याय के विकास की दो धाराएँ रही हैं। पहली तो सूत्रकार गोतम से प्रादुर्भूत होती है; उसे प्रमाण, प्रमेय, संशय ग्रादि सोलह पदार्थों के विवेचन पर बल देने से पदार्थ मीमांसात्मक ग्रथवा प्राचीन न्याय की धारा कहते हैं ग्रौर दूसरी प्रत्यक्ष, ग्रनुमान, उपमान तथा शब्द प्रमाण का सूक्ष्म विवेचन करने से प्रमाणमीमांसात्मक या नव्य न्यायधारा कहलाती है। इसके प्रवर्त्तक गंगेस उपाध्याय (बारहवीं श०) थे।

'त्याय दर्शन' का उद्देश्य प्रमाणादि घोडश पदार्थों का ज्ञान कराना है। मुक्ति ज्ञान से होती है; किन्तु शुद्ध ज्ञान-प्राप्ति के क्या साधन हैं? न्याय ने इनका विस्तार से प्रतिपादन किया है। भारतीय साहित्य को 'न्याय दर्शन' की सबसे ग्रमूल्य देन शास्त्रीय विवेचनात्मक पद्धित की हैं। नैयायिकों ने ज्ञान के साधन—प्रमाणों का विशद विवेचन किया तथा हेत्वाभासों (दूषित हेतुग्रों) का सूक्ष्म विवरण उपस्थित करके निर्दोप ढंग से तर्क करने की पद्धित का निर्देश किया। किन्तु 'न्याय दर्शन' का तस्व-ज्ञान उसकी तर्क-पद्धित-जैसा उत्कृष्ट नहीं हैं। उसमें जगत् को वास्तिवक तथा ग्रात्मा, परमार्गु, मन, ग्राकाश, काल, दिक् ग्रादि ग्रनेक पदार्थ नित्य माने हैं। उसकी दृष्टि बहुत्व-संवित्त यथार्थवाद की है। जगत् का समवायी कारण परमार्गु तथा निमित्त कारण ईश्वर है। न्याय परमार्गुवाद में विश्वास करता है। ईश्वर की इच्छा होने पर परमार्गुग्रों में गित उत्पन्न होती है। एक परमार्गु दूसरे से मिलकर द्वयर्गुक बनता है, तीन द्वयर्गुकों से त्र्यर्गुक ग्रीर इस प्रकार सूक्ष्म से स्थूल सृष्टि की उत्पत्ति होती है। न्याय के ग्रनुसार मुक्त में सुख-दु:ख का ग्रन्त हो जाता है।

'न्याय दर्शन' की उत्पत्ति मीमांसा के विचार से हुई । वर्तमान न्याय सुत्रों के प्रिरोता गोतम (छठी श॰ ई॰ पू॰) माने जाते हैं। पहले यह बताया जा चुका है कि बौद्धों का उत्तर देने के लिए वात्स्यायन (पहली या दूसरी श० ई०) ने न्याय भाष्य लिखा; इनके बाद उद्योतकर (छठी श०), वाचस्पति मिश्र (नवीं शती), जयन्त भट्ट (नवीं श॰) तथा उदयनाचार्य (दशम श॰) ने क्रमशः 'न्याय वार्तिक' की, 'तात्पर्य टीका' 'न्याय मंजरी' तथा 'न्याय-कुसुमांजलि' द्वारा इस कार्य को पूरा किया । तेरहवीं श॰ में 'नव्य न्याय' के प्रवर्त्तक मिथिला के गंगेश उपाध्याय ने 'तत्त्व-चिन्तामणि' की रचना की। इसके बाद पांडित्य की कसौटी उदयन तथा गंगेश के ग्रन्थों की व्याख्या ही रह गई। पहले दो सौ वर्ष तक मिथिला के पण्डित नव्य न्याय का विकास करते रहे। पन्द्रहवीं शती में बंगाल में नवद्वीप का विद्यापीठ स्थापित हुग्रा श्रीर अगले दो सौ वर्ष तक यह 'नव्य न्याय' का प्रधान केन्द्र रहा। सोलहवीं, सत्रहवीं शतियाँ नव्य न्याय के इतिहास का सुवर्ण युग हैं। इसी समय बंगाल के घुरन्घर नैयायिक रघुनाथ शिरोमणि (सोलहवीं श०), मथुरानाथ, जगदीश (सत्रहवीं श०) श्रीर गदाधर भट्टाचार्य (सत्रहवीं श॰) हुए। इनकी टीकाएँ भारतीय पाण्डित्य, प्रखर प्रतिभा ग्रौर सूक्ष्म विवेचना-शक्ति के उत्तम उदाहरण हैं। बाल की खाल निकालने में कोई दूसरा दार्शनिक नव्य नैयायिकों को मात नहीं दे सकता।

६. वैशेषिक — वैशेषिक के प्रधान सिद्धान्त न्याय से मिलते हैं। जगत् के सम्बन्ध में उसका दृष्टिकोण बहुत्विमिश्रत वास्तववादी है। यह सात पदार्थ (द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय और ग्रभाव) और नौ द्रव्य (पृथ्वी, जल, तेज, वायु, ग्राकाश, काल, दिक्. ग्रात्मा और मन) मानता है। इसकी विशेषता 'विशेष' नामक पदार्थ की कल्पना है, इसीलिए यह वैशेषिक कहलाता है। पृथ्वी या जल का एक परमाणु दूसरे परमाणु से जिस विशेषता के कारण विभिन्न है, वही विशेष हैं।

सम्भवतः वैशेषिक ने ही सर्वप्रथम सृष्ट्युत्पत्ति की प्रिक्रिया स्पष्ट करने के लिए परमागुवाद के सिद्धान्त का विकास किया,। न्याय ने इसे वैशेषिक से ग्रहण किया।

वैशेषिक दर्शन के सूत्रकार महिष कणाद हैं। इनका समय तीसरी श० ई० पू० समभा जाता है। वैशेषिक के सिद्धान्तों का स्वतन्त्र रूप से निरूपण प्रशस्तपाद के 'पदार्थ-धर्म-संग्रह' में है। इसका समय दूसरी श० ई० है। प्रशस्तपाद के ग्रंथ पर ध्योमशिवाचार्य (ग्राठवीं श०), उदयनाचार्य (दशम श०), श्रीधराचार्य (दशम श०) और वल्लभाचार्य (वारहवीं श०) ने टीकाएँ लिखीं। ग्रारम्भ में न्याय वैशेषिक पृथक् थे; किन्तु दशम शती के बाद दोनों लगभग एक हो गए।

भारतीय दर्शन की विशेषता—भारतीय दर्शन का प्रधान उद्देश्य जगत् की दृश्यमान विविधता में एकता का अन्वेषण है। त्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग और वेदान्त ने इसी को ढ़ँ इने का यत्न किया है। इनकी दृष्टि क्रमशः सूक्ष्मतर और सूक्ष्मतम होती गई है। दर्शन का चरम विकास अद्वैतवाद में उपलब्ध होता है, जिसके अनुसार सृष्टि के सभी रूप एक ही ब्रह्म से विकसित हुए हैं, जगत् के दृश्यमान बहुत्व और नानात्व में आन्तरिक एकता है। भारतीय दर्शन की सबसे बड़ी खोज और देन यही है। आज यदि संसार अनेकता के भीतर तात्विक एकता के सिद्धान्त को भली भाँति हृदयंगम कर ले तो वह अर्गु-वमों, उदजनवमों, तथा प्रलयङ्कर युद्धों के भीषण त्रास से बाश्वत परित्राण पा सकता है।

## मीर्च-सातवाहन-कुशाण-युग (३२२ ई० पू०-२०० ई० लगभग)

राजनीतिक स्थिति - ३२२ ई० पू० में चन्द्रगुप्त मौर्य के पाटलिपुत्र में राज-ींसहासन पर बैठने के साथ भारतीय इतिहास में एक नया युग प्रारम्भ होता है। इस -समय मगध में चिरकाल से ग्रारम्भ हुई साम्राज्यवाद की प्रवृत्ति पूर्णता को प्राप्त करती है। हिन्दूक्श पर्वत से बंगाल की खाड़ी तक पहुला एकच्छत्र सार्वभौम शासन स्थापित होता है। लगभग सौ वर्ष तक मौर्य भारत की सर्वोच्च शक्ति बने रहे। किन्तु इसके बाद अगले पाँच सौ वर्ष तक समूचे भारत को एक शासन-सूत्र में पिरोने वाली कोई शक्ति न रही। मौयों के बाद मगध में क्रमशः शु<sup>\*</sup>ग, काएव क्रीर क्रान्ध्र अंशों का शासन रहा । उत्तरी भारत यवन, शक, पहलव ग्रौर क्रुशाण ग्रादि विदेशी जातियों द्वारा पादाकान्त होता रहा। २१० ई० पू० के लगभग उत्तर में यवन, ﴿युनानी) ग्रौर पूर्व में खारवेल ग्रौर दक्षिण में सातवाहनों के नये राज्य उठ खड़े हुए। १०० ई० पू० तक इनमें होड़ रही; कलिंग के राजा खारवेल का उदय और अस्त उल्का तारे की भाँति ग्रल्पकालिक था, यवनों ने उत्तर पश्चिमी भारत में कापिशी, पुष्करावती, तक्षशिला श्रौर शाकल (स्यालकोट) में श्रपने राज्य स्थापित किये **श्रौर** दो सौ वर्ष तक उनका इस प्रदेश में शासन रहा । सातवाहन वंश की स्थापना २१० ई० पू० के लगभग सिमुक नामक ब्राह्मण ने महाराष्ट्र में की थी। बाद में ग्रान्ध्र प्र**देश** पर ग्रधिकार कर लेने से यह वंश ग्रान्ध्रवंश भी कहलाया। विदेशी ग्राकमणों से भारत की रक्षा करने का इसने भरसक यत्न किया। ग्रनेक उतार-चढ़ावों में भी यह वंश चार सौ पचास वर्ष तक बना रहा ग्रौर इस काल में दक्षिण भारत का <mark>प्रधान</mark> राज्य रहा । उत्तर भारत में १०० ई० पू० से ५८ ई० पू० तक शकों की प्रधानता बनी रही । ५७ ई० पू० से ७८ ई० तक सातवाहनों का चरम उत्कर्य हुम्रा, किन्तु इस बीच में उत्तर-पश्चिमी भारत में पहलवों (४५-३ ई० पू०) और फिर कुशाणों की सत्ता स्थापित हो गई । ईस्वी सन् शुरू होने के साथ कुशाणों का साम्राज्य उत्तर भारत में फैलने लगा। इनका शासन पश्चिम के प्रसिद्ध रोमन साम्राज्य का समकालीन था। इसके सबसे प्रतापी राजा कनिष्क (७८-१२० ई०) ने पाटलिपुत्र से मध्य एशिया में चीन की सीमा तक के प्रदेश को जीतकर उसे श्रपने विशाल साम्राज्य का <mark>ग्रंग बनाया</mark> था। ७८-१८० ई० तक उत्तर भारत में कुशाण तथा दक्षिणी भारत में सातवाहन-साम्राज्य की प्रमुखता रही।

### मौर्य-सातवाहन-कुशाण-युग की विशेषतायें

पहली विशेषता-धः विजय का श्रीगरोश — राजनीतिक दृष्टि से यद्यपि इस युग में भारत विदेशी जातियों के श्राक्रमणों का शिकार रहा, किन्तु सम्यता के इतिहास की दृष्टि से इस काल की सबसे बड़ी विशेषता विदेशों पर भारतीय संस्कृति का श्राक्रमण था। जिस समय यवन, शक, कुशाण छून की नदियाँ बहाते हुए भारतः की विजय कर रहे थे, उस समय भारतीय धर्म-दूत शान्ति पूर्वक उन देशों की धर्म-विजय कर रहे थे। धर्म-विजयों की परिपाटी इस युग में श्रशोक ने शुरू की थी। उसने न केवल लंका में श्रपने पुत्र श्रीर पुत्री को भेजा, श्रिपतु पश्चिमी एशिया, यूरोफ श्रीर श्रिका के पाँच राज्यों में श्रपने धर्म-प्रचारक भेजे थे। ईसा की पहली शती में बौद्ध धर्म का सन्देश मध्य एशिया श्रीर चीन में पहुँचा।

दूसरी विशेषता-भारतीय संस्कृति के प्रचार के साथ इस काल की दूसरी: विशेषता विदेशियों द्वारा भारतीय संस्कृति ग्रीर धर्म का ग्रपनाया जाना था। यद्यपिः राजनीतिक दृष्टि से यवन, शक, पहलव श्रीर कुशाण भारत को जीतते थे परन्त सांस्कृतिक दिष्ट से भारत द्वारा जीत लिए जाते थे। यवन राजाग्रों में मिनान्दर (१६०-१४० ई० पू०) बौद्ध धर्म का परम भक्त था। तक्षशिला के राजा अन्तिनिखित के राजदूत हेनिडोरस द्वारा दूसरी शती ईस्वी पूर्व के मध्य में बेसनगर (विदिशा) में स्थापित किया गया गरुड़-ध्वज उसके वैष्णव धर्म को ग्रङ्गीकार करने का प्रमाण है। नासिक और कार्ली की गुफाओं में यूनानी धर्मदेव, सिहच्वज, धर्म ग्रीर उष ग्रादि के ग्रनेक दान उनके बौद्ध-धर्मावलम्बी होने की सूचना देते हैं। यवनों के बाद इस देश पर शकों का ग्राकमण हुग्रा। विजेता होकर भी वे भारतीय धर्म द्वारा विजित हुए । पश्चिमी भारत के महाक्षत्रप नहपान (लगभग ८२-७७ ई० पू०) का जमाई उपवदात कट्टर हिन्दू था। नासिक के एक गुहालेख से ज्ञात होता है कि उसने तीन लाख गौवें तथा सोलह गाँव ब्राह्मणों को दान किये थे। स्राठ ब्राह्मण-कन्याग्रों के विवाह में ग्रपने व्यय से कन्यादान किया था ग्रौर साल-भर तक एक लाख ब्राह्मणों को भोजन कराया था। तक्षशिला के शक शासक पतिक के तथा मथुरा के शक क्षत्रप रजुल (लगभग ६०-८५ ई० पू०) की पटरानी के बौद्ध संघाराम भ्रौर स्तूपों के लिए दान के ग्रभिलेख मिले हैं। सेलफरण के बेटे हरफरण ने, जो संभवतः पहलव था-काल में नौ मठों से सुसज्जित गुहा-मन्दिर बौद्ध-भिक्षुम्रों को दान दिये । कुशाणों का पहला राजा विमकप्स बौद्ध था, उसने २ ई० पू० में अपने दूतों के हाथ बौद्ध 🐇 धर्म की एक पोथी पहले-पहल चीन भेजी । उसका बेटा विमकप्स (शासनकाल ३०-७७ ई०) शायद शैव था। उसके सिवकों पर नन्दी के सहारे खड़े हुए शिव पाये गए हैं। उसके उत्तराधिकारी कनिष्क के सिक्कों पर यद्यपि यूनानी, ईरानी और भारतीय

देवता श्रंकित हैं, तथापि वह बौद्ध धर्म का परम भक्त श्रौर प्रबल पोषक था। उसके उत्तराधिकारियों में वासुदेव प्रथम (लगभग १५०-१८० ई०) शैव था। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि इस युग के सभी श्राकान्ता भारतीय संस्कृति को ग्रहण करके भारतीय समाज में घुल-मिल गए। यद्यपि विदेशियों के हिन्दू-समाज में विलीन होने की प्रिक्रिया गुप्त युग तक चलती रही, फिर भी मौर्य-सातवाहन-कुशाण युगों में विदेशी जातियों को जितनी बड़ी संख्या में भारतीय समाज में पचा लिया गया वैसा शायद बाद में कभी नहीं हुशा।

(तीसरी विशेषता—इस यूग की एक अन्य विशेषता वैदिक धर्म का पुनरुत्थान तथा पौराणिक हिन्दू धर्म ग्रौर महायान संप्रदाय का ग्राविभीव था। सम्राट प्रशोक द्वारा बौद्ध धर्म को राज्याश्रय मिलने से मौर्य युग में उसकी बड़ी उन्नति हुई थी। लेकिन जब पिछले मौर्य-सम्राट् विदेशी स्राक्रमणों से देश की रक्षा नहीं कर सके तब उनके द्वारा संरक्षित धर्म के प्रति जनता में प्रतिक्रिया हुई । मौर्यों का स्थान लेने वाले शुंगों तथा उनके समकालीन सातवाहन वंश के ब्राह्मण राजाओं ने हिन्दू धर्म को प्रबल संरक्षण प्रदान किया । पुराना वैदिक धर्म ग्रपने उसी यज्ञ-प्रधान रूप में तो नहीं लौट -सकता था, इसलिए उसने भ्रनेक परिवर्तनों के साथ पौराणिक रूप धारण किया । वैदिक यज्ञों का स्थान ग्रव मन्दिरों में प्रतिष्ठित देवी-देवताग्रों ने ले लिया। देवता लो वैदिक धर्म में भी थे ग्रौर ग्रब भी रहे। किन्तु पहले उनकी उपासना यज्ञों द्वारा होती थी, ग्रब उनके मन्दिर बनने लगे ग्रौर मूर्तियाँ पूजी जाने लगीं। वैदिक देवताग्रौं में इन्द्र प्रधान था। ग्रव विष्णु श्रीर शिव को प्रमुखता मिली। यह उस समय का भागवत-धर्म था। इसके साथ शैव-धर्म का भी विकास हुआ। ईरान से आये ब्राह्मणों ने सूर्य की पूजा चलाई। इन सब परिवर्तनों का छठे ग्रघ्याय में विस्तृत वर्णन किया जा चका है। पौराणिक धर्म का प्रभाव बौद्ध धर्म पर भी पडा। उसमें बुद्ध एक ऐति-हासिक महापुरुप के स्थान पर प्रमुख देवता बन गए । मथुरा श्रीर गांघार में उनकी मूर्तियाँ बनीं, यह समभा जाने लगा कि बुद्ध कई जन्मों से साधना कर रहे थे, उस समय वे बोधिसत्व थे। अनेक बोधिसत्वों की मूर्तियाँ बनाकर उनकी पौराणिक ढंग से पूजा की जाने लगी। बौद्ध धर्म के इस नये रूप को उसके समर्थकों ने महायान .. श्रर्थात् बड़ा मार्ग बतलाया ग्रौर उसकी तुलना में पुराने बौद्ध धर्म को हीनयान क**हा ।** नागार्जुन (१५० ई०) महायान के प्रमुख आचार्य थे। महायान ने ग्रपना सब साहित्य संस्कृत भाषा में कर लिया। कनिष्क से महायान को प्रवल राज-संरक्षण मिला। उसने चौथी बौद्ध महासभा बुलाई, 'त्रिपिटक' पर भाष्य लिखवाया। उसका साम्राज्य मन्य एशिया तक विस्तृत था, इससे बौद्ध धर्म के प्रसार में बड़ी सहायता मिली।

चौथी विशेषता—भारतीयों द्वारा विदेशों में बस्तियाँ बसाया जाना ग्रीर् बृहत्तर भारत का सूत्र-पात उनकी चौथी विशेषता थी। ग्रशोक के समय खोतन (चीनी तुर्किस्तान) में भारतीय उपनिवेश की नीव पड़ी। भारतीयों ने वहाँ चीनियों के म्राने से पूर्व वर्तमान यारकन्द नदी को सीता नाम दिया था। १०० ई० पू० में मार्य वैरोचन ने वहाँ के पशुपालकों को लिखना सिखाया। इस प्रदेश से भारतीय सम्यता के इतने म्रधिक म्रवशेष मिले हैं कि इसे 'उपरला हिन्द' कहा जाता है। सातवाहनों के उत्कर्ष के समय (५० ई० पू०-७५ ई०) में भारतीयों ने दक्षिण पूर्वी एशिया के विविध प्रदेशों में ग्रपना राज्य ग्रौर प्रपनी संस्कृति स्थापित करके 'परले हिन्द' का निर्माण किया। भारतीय व्यापारी इन प्रदेशों में छठी शती ई० पू० से ही मा रहे थे। ईस्वी सन् के शुरू में वर्तमान वीतनाम (फ्रांसीसी हिन्द चीन) में कौठार और पाण्डुरंग नाम के दो छोटे भारतीय राज्य थे। मेकांग नदी के तट पर एक तीसरा बड़ा भारतीय राज्य था जिसकी स्थापना कौण्डिन्य नामक ब्राह्मण ने की थी। चीनी इस राज्य को फूनान कहते थे। जावा, सुमात्रा में भी प्राय: शैवों ने भारतीय वैस्तियाँ बसाईं। १६२ ई० में चम्पा (म्रनाम) में भारतीयों ने एक राज्य स्थापित किया, जो उस समय से बारह सौ वर्ष तक किसी प्रकार चलता ही रहा। ईसा की पहली शती में पश्चिम में मैं डागास्कर द्वीप में भारतीय बस्तियाँ बसीं। विदेशों में भारतीय बस्तियों की स्थापना तथा। भारतीय संस्कृति के प्रसार का दसवें ग्रध्याय में वर्णन किया गया है।

पाँचवीं विशेषता-भारत का इस युग में चीन श्रीर रोम से सम्बन्ध स्थापित होना तथा उनके साथ विदेशी व्यापार की अभूतपूर्व उन्नति स्रोर स्राधिक समृद्धि इसकी पाँचवीं विशेषता है। चाङ्कियेन की यात्रा द्वारा १२७ ई० पू० में मन्य एशिया के स्थलमार्ग की खोज से भारत ग्रौर चीन के वाणिज्य का नया पथ खुला श्रीर इससे चीन का रेशम पश्चिमी देशों को इतनी स्रधिक मात्रा में जाने लगा कि इस मार्ग का नाम ही 'रेशम का मार्ग' पड़ गया । हिप्पलास नामक यूनानी नाविक ने ४५ ई० में मानसून हवाओं की सहायता से पश्चिमी श्ररव सागर को पैतालीस दिन में सीधा पार करने का आविष्कार करके रोम और भारत के रास्ते को बहुत सुगम बना दिया। इससे भारत ग्रीर रोम व्यापार बढ़ा। भारतीय मलमल, मसालों, बहुमूल्य मणियों और सुगन्धित द्रव्यों की दूसरे देशों में इतनी ग्रधिक माँग थी कि विदेशी ब्यापार का पलड़ा सदा हमारी ग्रोर भुका रहता था। दूसरे देश इनका दाम चुकाने के लिए हमें प्रभृत मात्रा में सोना-चाँदी भेजते थे। पहली शती ई०में (कुशाण-काल में) दूसरे देशों का सोना भारत की ग्रोर बहने लगा था ग्रौर यह प्रवाह ग्रगले १,७०० बरस मुगल-काल तक भारत की भ्रोर ही बहता रहा । कनिष्क के समकालीन प्लिनी तथा औरंगजेब के समय बर्नियर तक विदेशियों को इस बात की बड़ी शिकायत रही है कि सब देशों का सोना भारत की स्रोर खिचा चला जा रहा है। प्राचीन काल में भारतवर्ष की समृद्धि का एक प्रधान कारण अनुकूल व्यापार द्वारा यहाँ विदेशों से आने वाला सोना था और इसकी शुरुआत कुशाण युग से हुई।

छठी, सातवीं. स्राठवीं स्रोर नवीं विशेषता—इस युग की छठी विशेषता मूर्ति, वास्तु स्रादि कलाग्रों की उन्नित थी। सम्राट् स्रशोक के स्तम्भ तथा उन पर बनी सुन्दर पशु मूर्तियाँ, भारहुत स्रौर साँची के स्तूप इसके सुन्दर उदाहरण हैं। पहली श० ई० के लगभग बुद्ध की मानवीय मूर्ति पहली बार बनी स्रौर गान्धार शैली का विकास हुस्रा। संस्कृत-साहित्य के काव्य स्रौर नाटकों का स्रारम्भ तथा वर्तमान रूप में मिलने वाली मनुस्मृति, रामायण स्रौर महाभारत का निर्माण सातवीं विशेषता है। स्राठवीं विशेषता सुसंगठित साम्राज्य का विकास स्रौर नवीं भारतीय संस्कृति का स्तृनान, रोम स्रादि विदेशी प्रभावों से समृद्ध होना है! इस युग के धर्म, कला, सांस्कृतिक प्रसार स्रौर शासन-प्रणाली पर स्रन्य स्रध्यायों में प्रकाश डाला गया है, स्रतः यहाँ पर सामाजिक, सांस्कृतिक व स्राधिक जीवन पर ही विचार किया जायगा।

#### सामाजिक स्थिति

वर्णश्रम पढ़ित — हिन्दू समाज में वर्ण श्रौर श्राश्रम का विचार पिछले वैदिक युग में उत्पन्त हो चुका था। शास्त्रकारों ने समाज को ब्राह्मण, क्षत्रिय, तैश्य व शूद्र नामक चार वर्णों में बाँटा था। किन्तु, यह वर्णा-भेद शास्त्रकारों का श्रादर्श-मात्र था श्रौर इसने वर्तमान जन्ममूलक जात-पात का रूप धारण नहीं किया था। यह बात उस काल के विदेशी यात्रियों के वर्णानों श्रौर तत्कालीन श्रभिलेखों से सूचित होती है। मेगास्थनीज के कथनानुसार मौर्य युग का भारतीय समाज निम्न सात वर्गों में विभक्त था:

(१) दार्शनिक-ये संख्या की दृष्टि से बहुत कम थे, लेकिन इन्हें बहुत मान दिया जाता था। इनका काम सार्वजनिक ग्रीर वैयक्तिक यज्ञ कराना होता था। ये सब प्रकार के करों से मुक्त थे। (२)कृषक--ग्रिधकांश जनता खेती करती थी ग्रीर युद्धों में कोई भाग न लेती थी। (३) पशु-पालक ग्रौर शिकारी। (४) व्यापारी, शिल्पी और नाविक। (५) योद्धा-ये लड़ाई के अतिरिक्त कोई ग्रन्य काम न करते थे भीर राज्य की स्रोर से शान्ति-काल में नियमित वेतन पाते थे। (६) सरकारी गुप्तचर तथा (७) राजा की परिषद् के सदस्य। यह स्पष्ट है कि मेगास्थनीज का यह वर्गीकरण पेशे की दृष्टि से ग्रर्थात् कर्म-मूलक है, जन्म-मूलक नहीं। इसी प्रकार अशोक ने अपने अभिलेखों में ब्राह्मण, श्रमण, इम्य (गृहपति), भृतक (मजदूर) भीर दास नामक वर्गों का उल्लेख किया है, जो पेशे की दृष्टि से समाज के विभिन्न वर्ग थे। मौर्य युग के ग्रंत में तथा सातवाहन युग में यवन, शक, पहलव ग्रीर कुशाण जातियों के भारत पर निरन्तर ग्राक्रमण हो रहे थे, इनसे वर्ण-संकरता की संभावना थी । इस संकट-काल में जातीय शुद्धता की रक्षा के लिए कुछ व्यवस्थाएं भ्रावश्यक समभी गई जिनसे बाद में जात-पात का भेद उत्पन्न हो गया। किन्तु इस समय तक इन नियमों में कठोरता नहीं स्राई थी। स्रगर उस समय भी स्राज की तरह कठोरता होती तो विदेशी जातियाँ हिन्द-समाज का ग्रंग न बन पातीं । ग्रधिक-से-ग्रधिक केवल इतना ही कहा जा सकता है कि समाज के विभिन्न वर्गों में ग्रपने को जाति मानने का विचार पहले से ग्रधिक जम रहा था।

जात-पात में पेशे, खान-पान भ्रौर विवाह के विचार प्रधान हैं। इन दृष्टियों से उस समय वर्तमान रूप में जात-पात की उत्पत्ति नहीं हुई थी। मनुस्मृति में चारों वर्णों के विभिन्न पेशे श्रीर कार्य बताये गए हैं, किन्तु इसी स्मृति से यह ज्ञात होता है कि ये ब्रादर्श-मात्र थे। उस समय यद्यपि ब्राह्मणों का प्रधान कार्य पढ़ना-पढ़ाना, यज्ञ करना-कराना था, तथापि ऐसे ब्राह्मणों की भी कमी नहीं थी जो चिकित्सा, ज्योतिष व युद्ध-शिक्षण का कुत्ते और बाज पालने (मनु ३।१६४) और मुर्दे ढोने (मनु ३। १६५) तक का काम करते थे। इन सब ब्राह्मणों को मनू ने 'ग्रपाङ क्त्य' ग्रथात श्राद्ध ग्रादि में बुलाये जाने वाले ब्राह्मणों की पंक्ति में न बैठने योग्य बतलाया है 💃 यह स्पष्ट है कि इस प्रकार के व्यक्ति पाँत से बाहर होने पर शनै:शनै: श्रपनी ब्राह्मण जाति भी सो बैठते थे, क्योंकि कोई उच्च ब्राह्मण उन्हें ग्रपनी लड़की देने को तैयार न होता था। रोटी या खान-पान के सम्बन्ध में भी इस युग में जात-पांत का कोई विशेष प्रभाव नहीं था। चाण्डाल ग्रादि बहुत नीची समभी जाने वाली जातियों के साथ खान-पान का परहेज तो महाजनपद युग से ही चल पड़ा था। वह इस युग में भी बना रहा। पंतजिल के महाभाष्य से यह प्रतीत होता है कि कुछ शूद्र जाति वालों के बर्तनों में ब्राह्मण भोजन नहीं करते थे, और न उन्हें अपने बर्तनों में खिलाते थे। इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि शकों श्रीर यवनों की गिनती इन शूद्रों में नहीं थी। इस व्यवस्था से यह स्पष्ट है कि ग्रायों में परस्पर एक दूसरे के हाथ का भोजन न करने की बात उस युग में नहीं थी। यही स्थिति अपनी जात में विवाह करने के सम्बन्ध में भी थी। मनु तथा अन्य शास्त्रकारों की यह प्रवल इच्छा थी कि विवाह ग्रपने वर्णों में ही हो, किन्तु ग्रसवर्ण विवाह उस समय समाज में काफी प्रचितत थे। ब्राह्मणों श्रौर शूद्रों में भी परस्पर काफी विवाह-सम्बन्ध होते थे। मनु को बाह्मण-क्षत्रियों का शूद्राभ्रों के साथ विवाह बहुत नापसन्द था (मनु ३ । १४) भनुलोम (ऊँचे वर्ण के पुरुष का निचले वर्ण की स्त्री के साथ) तथा प्रतिलोम (निचले वर्ण के पुरुष का ऊँचे वर्ण की स्त्री के साथ) दोनों प्रकार के विवाह प्रचलित थे, यद्यपि प्रतिलोम-विवाह भ्रधिक बुरा समक्का जाता था। याज्ञवल्क्य के समय तक जात के विचार में इस हद तक परिपक्वता ग्रा गई कि वह द्विजातियों को शूद्रों से विवाह का बिलकुल निषेध करता है (याज्ञ०१। ५६)। लेकिन यह उस का मत ही था। समाज में दूसरा पक्ष मानने वालों की कमी न थी।

सातवाहन युग के श्रभिलेखों से भी यही ज्ञात होता है कि प्रजा उस समय व्यवसायों की दृष्टि से कई भागों में बँटी हुई थी। सबसे उच्च श्रणी में 'महारथी', 'महाभोज', 'महासेनापति' ग्रादि उपाधियाँ घारण करने वाले जिलों के शासक सरदार थे। दूसरे वर्ग में राज्य के पदाधिकारी श्रमात्य, महामात्य, भाण्डागारिक (कोषा-

च्यक्ष) व श्रेष्ठी (सेठ) सम्मिलित थे । तीसरे वर्ग में लेखक, वैद्य, कृषक, सुवर्णकार ऋौर गांधिक (सुगन्धित द्रव्यों के व्यापारी) थे और चौथे वर्ग में बढ़ई, माली, लुहार, मछुए म्रादि थे ।

भारत में इस समय ग्रनेक विदेशी जातियाँ ग्रा रही थीं। इन्हें चातुर्वण्यं में कहाँ स्थान दिया जाय यह बड़ा महत्त्वपूर्ण प्रश्न था। मनु ने इसका बड़ा सुन्दर समाधान करते हुए कहा कि कम्बोज, शक, यवन ग्रीर पहलव ग्रादि जातियाँ क्षत्रिय श्री। किन्तु धर्म क्रियाग्रों के न करने ग्रीर बाह्मणों का दर्शन न मिलने से वृषल (श्रूद्र) बन गई (मनु १०।४३-४४)। प्रसिद्ध सातवाहन राजा गौतमी पुत्र सातकणीं (७६-४४ ई० पू०) की माता ने बड़े ग्रीभमान से ग्रपने पुत्र के लिए यह लिखा था कि वह "शकों, यवनों व पहलवों का ग्रन्त करने वाला तथा चातुर्वण्यं के संकट को रोकने वाला है।" किन्तु उसी समय स्वयं सातवाहनों ने शक-कन्याग्रों से विवाह करके संकरता उत्पन्न की। वस्तुतः उस समय वर्ण-व्यवस्था के नियम इतने कठोर नहीं थे। यह बात इसी से स्पष्ट है कि शुङ्गों ग्रीर सातवाहनों ने ब्राह्मण होते हुए भी क्षात्र-धर्म का पालन किया।

वणों की भाँति चार आश्रमों के विचार पर भी शास्त्रकारों ने बल दिया।
यूनानी लेखकों ने फल-मूल पर निर्वाह करने वाले वल्कल-धारी अरण्यवासी साधुओं
का वर्णन किया है। ये वानप्रस्थ प्रतीत होते हैं। बौद्धों ने भिक्षु जीवन को इतना
व्यापक बना दिया था कि समाज को इससे हानि पहुँचने लगी थी। संन्यासी बनने
का अर्थ था सामाजिक कर्त्तंच्यों को छोड़कर भागना। महाभारत (शान्ति पर्व ६१७,
१०१६७, २१, २७, ११११,२) में भिक्षपन की खिल्ली उड़ाई गई है। मनु ने
गृहस्थाश्रम की बड़ी महिमा गाई है (३१७७)। यह भी उल्लेखनीय है कि मनु और
याज्ञवाल्क्य दोनों भिक्षणी को दूषित करने को तुच्छ अपराध मानते थे, क्योंकि उन्हें
स्त्रियों का प्रव्रज्या लेना पसन्द नहीं था।

स्त्रियों की स्थित — कौटिलीय अर्थशास्त्र से ज्ञात होता है कि मौर्य युग में स्त्रियों की स्थित बहुत अच्छी थी। दाय में उन्हें पूरा अधिकार था। कुछ अवस्थाओं में वे तलाक दे सकती थीं और पुनर्विवाह कर सकती थीं। गान्धवं (परस्पर प्रेम से हुए) विवाहों में परस्पर द्वेष होने पर तलाक दिया जा सकता था (परस्परं द्वेषान्मोक्षः)। पित के विदेश जाने तथा निश्चित समय तक न लौटने पर स्त्रियां दूसरा विवाह कर सकती थीं। विधवाओं को भी पुनर्विवाह करने का अधिकार था। पित यदि स्त्री को तीन बार से अधिक पीटे तो स्त्री उसके विरुद्ध अदालत में अभियोग चला सकती थी। नियोग की पद्धित भी प्रचलित थी।

सातवाहन युग में मनु स्मृति ने पिछली व्यवस्थाओं में कुछ परिष्कार किया।
भौर्य युग तक विवाह एक ठहराव-मात्र था, उसमें तलाक हो सकता था। मनु ने उसे
पदित्र सस्कार द्वारा अविच्छेद्य बनाया, नियोग तथा विधवा-विवाह का निपेध किया।

सद्यपि उसने स्त्रियों को स्वतन्त्रता का ग्रिधिकारी नहीं समभा फिर भी उनकी प्रशंसा अवस्य की है—"जहाँ स्त्रियों की पूजा होती है, वहाँ देवता बसते हैं।"

वैदिक युग की भाँति स्त्रियाँ पितयों के साथ धर्म-कर्म में भाग लेती थीं, यह अशोक की पत्नी कारवाकी के ग्राचरण से सूचित होता है। ग्रवरोध (हरम) तथा बहु-विवाह की परिपाटी राज-परिवारों में प्रचलित थी। यूनानी लेखकों के अनुसार कुछ स्त्रियाँ ग्राजीवन ब्रह्मचारिणी रहकर दर्शन-शास्त्र का ग्रध्ययन करती थीं। ग्रतः यह स्पष्ट है कि इस युग में भी गार्भी व मैत्रेयी-जैसी विदुषी स्त्रियाँ होती थीं।

दास-प्रथा-यद्यपि मेगास्थनोज के ग्राधार पर एरियन ने लिखा है कि उर्फ़ा समय भारत में दास-प्रथा नहीं थी, तथापि शिलालेखों तथा धर्मशास्त्रों से इस प्रथा का प्रचलन सूचित होता है। इसका कारण सम्भवतः यह है कि यूनान में जिस बंदेर पैमाने पर दास-प्रथा प्रचलित थी भ्रौर उनके साथ जैसा दुर्व्यवहार होता था वह भारत में न था। प्रजातन्त्र-पद्धति के अग्रणी एथेन्स में कुल ३५ हजार स्वतन्त्र और ३ लाख दास थे अर्थात् प्रति स्वतन्त्र व्यवित के पीछे तेरह दास थे। दासों की दशान जो कि कुल प्रजा के ६२३% थे, पशुश्रों से भी बदतर थीं, वहाँ सेती उन्हीं के द्वारा की जाती थी; भारत में दास केवल घरेलू काम के लिए थे। उनके साथ इतना ग्रच्छा बरताव होता था कि मेगास्थनीज को यह भ्रम हो गया कि भारत में दास-प्रथा नहीं है। कौटिल्य की व्यवस्थाओं से प्रतीत होता है कि उस समय भारतीय समाज में जो थोड़े बहुत दास थे उन्हें भी वह (कौटिल्य) मुक्ति दिलाना चाहता था। "भ्रायं व्यक्ति तो दास बनाया ही नहीं जा सकता था। 'न त्वेवार्यस्य दासभाव.'।" जो ग्रनार्य दास बनाये जाते थे उन्हें भी आर्य बनाना और उनके साथ दुर्व्यवहार न होने देना कौ हिय का लक्ष्य था। घरोहर रसे दास से मुर्दा, पास्नाना, पेशाब या जूठन उठवाना, उसे नंगा रसना या मारना, दासियों का सतीत्व हरण, दासों को स्वतन्त्र होने का ग्रधिकार दे देता था। ग्रशोक ने ग्रपने शिलाले हों में बार-बार दासों से सद्व्यवहार करने की हिदायत की है।

चिरित्र श्रोर श्राचार — यूनानी लेखकों ने भारतीयों के चरित्र की मुक्तकंठ से अशंसा की है। उनके वर्णनानुसार भारतीय सत्यवादी होते थे। 'कमंं! किसी व्यक्ति ९२ भूठ बोलने के िए मुक्हमा नहीं चलाया ग्या।' चोरी नहीं होती थी। यक्कों के श्रतिरिक्त कभी सुरा-पान नहीं होता था। उस समय के कानून बहुत सरल थे। लोग एक दूसरे का विश्वास करते थे। घरोहर श्रादि बग़ैर मुहरबंदी श्रौर गवाह के रखा जाती थी श्रौर इस सम्बन्ध में मुकह्मेवाजी नहीं होती था। मकानों पर ताले नहीं लगाये जाते थे, यूनानी लेखकों का यह वर्णन बहुत कुछ सत्य होते हुए भी अत्युद्धितपूर्ण प्रतीत होता है।

**सान-पान ग्रौर ग्रामोद-प्रमोद**— सम्राट् ग्रशोक ने स्नान-पान के लिए की जाने वाली कूरता ग्रौर ि्सा को बंद कराया । "पहले देवताग्रों के प्रिय राजा प्रियदर्शी ् अशोक के रसोई घर में सूप (शोरबे) के लिए प्रतिदिन सैंकड़ों प्राणी मारे जाते थे। पर अब, जब यह धर्म-लिपि लिखी गई है, केवल तीन प्राणी—दो मार और एक मृग सारे जाते हैं। वह मृग भी सदा नहीं। आगे वे तीन प्राणी भी न मारे जायेंगे।" मनु तथा याज्ञवल्क्य-स्मृति में अनेक प्रकार के मांस अभक्ष्य कहे गए हैं।

मौर्य युग का प्रधान ग्रामोद 'समाज' प्रतीत होता है। प्राचीन काल में समाज का अर्थ था—पशुग्रों या रथों की दौड़। (सम्-ग्रज्—इकट्टे हाँकना)। जहाँ पशु इस प्रकार दौड़ाये या लड़ाये जाते थे ग्रीर उन पर बाजी लगाई जाती थी उसे समाज कहते थे। बाद में वे रंगभूमियाँ या प्रेक्ष्यागार, जहाँ नाटक दिखाने जाते थे, समाज कहे जाने लगे। ग्रशोक ने धामिक दृश्य दिखलाकर प्रजा में धर्म-वृद्धि वा यत्न किया और इसके ग्रति कित पशुग्रों की दौड़, लड़ाई तथा हिसा वाले समाजों को बंद करने की कोशिश की। किन्तु ग्रपनी लोक-प्रियता के कारण 'समाज' दन्द नहीं हो सके । मनु ने समाज का उल्लेख समाह्यय नाम से किया है, वह इसे तथा जुए को एकदम बंद करने का ग्रादेश देता है। जुन्ना वैदिक युग से भारतीयों का एक प्रिय ग्रामोद था। उसका बंद होना ग्रसम्भव समभकर याज्ञवल्क्य उसे राजकीय नियन्त्रण में करके उसे राज्य की ग्राय का स्रोत बनाता है। तीसरा मनोरञ्जन नाटक, नृत्य, गायन और व दन था। पतंजिल ने कंस-वध ग्रादि नाटकों तथा शौभिक तथा शोभिक ग्रादि नटों का उल्लेख किया है। चौपड़ के कुछ रूप उस समय तक प्रचलित हो चुके थे। काम-सूत्र से यह ज्ञात होता है कि उस समय वटेरबाजी, मेढ़ेबाजी, मुग की लड़ाई ('लावमेषक-कुक्कुट युद्ध') और उद्यान-क्रीड़ाग्रों का दूब रिवाज था।

कृषि-यूनादी लेखकों ने साधारण जनता को कृषक, पश्-पालक, शिकारी, व्यापारी श्रीर शिल्पी नामक वर्गों में शाँटा है। इनमें श्रधिक संस्या कृषकों की थी । मौर्य युग में इनकी स्थिति इस दृष्टि से अच्छी प्रतीत होती है कि युद्धों में इनसे न तो इ.निवार्य सैनिक सेवा कराई जाती थी श्रीर न ही इनके खेतों को किसी प्रकार की हानि व्हुँचाई जाती थी। भीषण युद्धों के समय भी किसान शःन्तिपूर्वक हल चलाते रहते थे। उन्हें ग्रपनी पैदावार का कुछ हिस्सा दलि ग्रथीत् कर के रूप में राजा को देना पड़ता था। स्रावश्यकता पड़ने पर राजा उनसे स्रनेक प्रकार के प्रणय (नजराने) जबर्दस्ती लेता था। कुछ प्रदेशों में किसानों से बेगार (विध्ट) प्रणय (नजराना) तथा श्चन्य कई प्रकार के कर लेने की परिपाटी थी। पश्चिमी भारत के शक शासक रुद्रदामा ने १५० ई० पू० में गिरनार में हुदर्शन भील की मरम्मत कराते हुए इस बात पर ग्रभिमान प्रकट किया था कि यह कार्य उसने प्रजा से विष्टि या प्रणय लिये बिना ही पूरा कराया है। ग्रतिवृध्टि, ग्रनावृध्टि व टिड्डी इल से कई बार फ़सलें खराब होती थीं । ग्रर्थशास्त्र में ऐसे ग्रवसरों पर राज्य की ग्रोर से सहायता देने की व्यवस्था है। यूनानी लेखकों के वर्णनानुसार दार्शनिक वर्ष के प्रारम्भ में ही श्रपने पास एकत्र हुई जनता को ग्राने वाली सूखे तथा फैलने वाली बीमारियों की सूचना दे दिया करते थे।

व्यापार-ईसा की पहली शतियों में भारत का व्यापार सीरिया, मिस्र, रोम, लंका, परले हिन्द और चीन से बढ़ा । सीरिया के राजाश्रों से मौर्य-सम्राटों का मैत्री-"पूर्ण सम्बन्ध था, वहाँ की शराब ग्रौर ग्रंजीरें भारत में पसन्द की जाती थीं। टालमी राजाग्रों के समय कई बार स्वेज नहर चालू हो जाती थी श्रौर भारतीय व्यापारी मिस्र तक व्यापार करने पहुँचते थे। रक्त-सागर श्रीर नील नदी के बीच के पुराने -व्यापारिक मार्ग पर शोभन (सोफोन) नामक भारतीय का एक यूनानी लेख मिला है। दूसरी शर्व ई०पूर्व में भारतीय व्यापारी जल-मार्ग से सीधा सिकन्दरिया तक पहुँचने लगे थे। टालमी एवुर्गेत द्वितीय (१४६-११७ ई० पू०) के समय रक्त-सागर तट के सरकारी कर्मचारी सिकन्दरिया में एक भारतीय को लाये, जिसे उन्होंने स्रकेले म्एक नाव में भूखे-प्यासे बहते पाया था। यूनानी भाषा का ज्ञान होने पर उसने बताया कि भारतवर्ष से एक जहाज में चलने के बाद समुद्र में रास्ता भूल जाने से उसका जहाज महीनों भटकता रहा ग्रौर उसके सब साथी भूख से मर गए । एवुर्गेत ने एवुदोक्स नामक साहसी यूनानी के साथ उसे भारत भेजा श्रौर वह यहाँ से बहुत मसाले और रत्न ले गया। दूसरी श० ई० पू० में मध्य एशिया में जातियों की उथल-पुथल तथा सीरिया में ग्रशान्ति रहने के कारण फारस की खाड़ी से जाने वाला स्थल-मार्ग ग्रसुरक्षित हो गया श्रौर भारतीय वाणिज्य मिस्र के साथ बढ़ने लगा। कई बार भारतीय व्यापारी इससे आगे जा पहुँचते थे। १०० ई० पू० में एक हिन्दुस्तानी सीदागर का जहाज तूफान में बहता हुग्रा जर्मनी के तट पर जा लगा था।

इस युग में मध्य एशिया के स्थलमार्ग से चीन के साथ तथा सीधे जलमार्ग द्वारा रोम के साथ भारत का व्यापारिक सम्पर्क होना बड़ी महत्त्वपूर्ण घटना थी। चीन के साथ होने वाले व्यापारिक सम्पर्क की घटना बड़ी मनोरंजक है। १३८ ई० में चीनी सम्राट् ने हूणों के विरुद्ध सहायता पाने के लिए चाङ्कियेन को ऋषिकों के पास भेजा; १० वर्ष हूणों की कैंद काटने के बाद जब वह उनकी राजधानी बलख में ·पहुँचा (१२७ ई॰ पू॰) तो उसे वहाँ के बाजारों में चीनी रेशम बिकते हुए देखकर ब्राश्चर्य हुम्रा, उसे यह ज्ञात हुम्रा कि यह ज्ञिन्तु (सिन्धु = भारत) से म्राता है। उस समय तक भारत और चीन का सम्पर्क ग्रासाम के दुर्गम मार्ग से था। ग्रब उसने यह नया रास्ता पता लगाया और इसके बाद मध्य एशिया के मार्ग से पश्चिमी-जगत् को इतना रेशम जाने लगा कि उसे रेशम का रास्ता कहा जाने लगा। रोम के साथ सीधे जलीय मार्ग का सम्बन्ध एक यूनानी नाविक हिप्पलास ने ४५ ई० में मानसून हवास्रों के नियमित रूप से बहने का पता लगाकर किया । पहले जहाज समुद्र-तट के साथ--साथ चलते थे। म्रब वे मानसून हवाम्रों के सहारे पश्चिमी (म्ररब) सागर को सीघा -पार करने लगे। इससे रोम के साथ भारत के वाणिज्य में अभूतपूर्व उन्नति हुई, जिसका सबसे बड़ा प्रमाण भारत में रोमन सम्राटों की मुद्राग्रों का बहुत ग्रधिक यरिमाण मैं पाया जाना है।

1

निर्यात-ग्रायात-भारत उन दिनों समुद्र के रास्ते हाथी-दाँत का सामान, कई प्रकार के गन्ध, मोती, वैदूर्य ग्रादि रत्न, काली-मिर्च, लौंग ग्रादि मसाले सूती ग्रीर रेशमी कपड़ों का निर्यात करता था। रोम में सबसे ग्रधिक माँग काली मिर्ची की थी जो वहाँ पहली शती में दो ग्रशर्फी की एक सेर बिकती थी । रोमन सुन्दरियों को भारतीय मलमल पहनने का बड़ा चाव था। पेत्रोनी नामक रोमन लेखक ने रोमन स्त्रियों की बेपर्दगी की शिकायत करते हुए लिखा है कि वे "बूनी हुई हवा के जाले पहनकर अपना सौन्दर्य दिखाती हैं।" ७७ ई० में प्लीनी ने यह रोना रोया था कि भारतीय माल रोम में आकर सौगुनी कीमत पर बिकता है और उसके द्वारा भारत रोमन साम्राज्य से हर साल साड़े पाँच करोड़ सेस्टर्स का सोना खींच लेता है और यह कीमत हमें ग्रपनी विलासिता और ग्रपनी स्त्रियों के फैशन के लिए देनी पड़ती है। उपर्युक्त वस्तुश्रों के बदले में भारत में उन दिनों शराब, चाँदी के बर्तन, गाने वाले लड़के, राजकीय अन्तःपूरों के लिए रूपवती दासियाँ स्राया करती थीं । भारत में मेंगाया जाने वाला सामान कम था, श्रतः वैदेशिक व्यापार की अनुकुलता के कारण भारत में दूसरे देशों का सोना बहा चला स्ना रहा था। कुशाणों के भारत में पहली बार व्यापक रूप से स्वर्ण-मुद्राग्नों का प्रचलन शुरू हुन्ना ग्रीर रोम से ग्राने वाले सोने के कारण ही प्रभूत मात्रा में बढ़ा। कुशाण सिक्के रोमन सिक्कों के स्रादर्श पर ही बनाये गए थे।

उद्योग-वाणिज्य की उपर्युक्त उन्नित में भारतीय शिल्पियों श्रीर कारीगरों के इसी कौशल ने बहुत साथ दिया। इस समय का सबसे प्रसिद्ध उद्योग वस्त्र--व्यवसाय का था। स्ट्रैंबो ने धनी व्यक्तियों द्वारा बढ़िया मलमल पहनने का उल्लेख किया है। अर्थशास्त्र से यह जात होता है कि कपास के बढ़िया कपड़े उस समय दक्षिणी मदुरा, अपरान्त कलिंग, काशी, बंग, बत्स और माहिष्मती में बनते थे। पहली श॰ ई॰ पू॰ में पेरिप्लस के कथनानुसार सबसे बढ़िया मलमल गंगा की घाटी में, शाफ के अनुसार ढाका के आस-पास बनती थी। त्रिचनापल्ली, तंजौर और मछलीपट्टम में भी ग्रच्छी मलमल बनती थी। राज्य को कारीगरों की रक्षा का इतना घ्यान था कि शिल्पियों का हाथ काटने वालों के लिए कौटिल्य ने मृत्यू-दण्ड की व्यवस्था की है। उस समय कारीगर अपनी उन्नति के लिए सामूहिक संगठन बनाते थे जो श्रेणि कहलाते थे। इस समय के अभिलेखों के अनुसार तेली, कुम्हार, गन्धी, जुलाहे, अन्न बेचने वाले, पीतल के बर्तन बनाने वाले, व्यापार करने वाले (सार्थवाह) श्रेणियों में संगठित थे । श्रेणियाँ वर्तमान काल के बड़े बैंकों का काम करती थीं । पश्चिमी भारत के प्रसिद्ध शक क्षत्रप नहपान (लगभग ८२-७७ ई० पू०) के जमाई उषवदात ने नासिक के बौद्ध भिक्षुत्रों के लिए कई हजार का दान किया। यह राशि उसने जुलाहों की दो श्रीणयों के पास कभी न लौटने वाली धरोहर (ग्रक्षयनीवी) के रूप में रख दी ताकि उससे उन भिक्षुत्रों को हरसाल कपड़े (चीवर) मिलते रहें। इसी प्रकार एक भन्य नेस में शक उपासिका विष्णुदत्ता ने भिक्षसंघ की दवा-दारू के लिए एक कभी न

लौटने वाली धरोहर का दान दिया। राज-परिवार के व्यक्तियों द्वारा जुलाहों की श्रेणियों को ऐसे दान देना इनकी ऊंची हैसियत के सूचक हैं।

उस समय के शिल्प और वाणिज्य की उन्नित का परिणाम भारतवर्ष की अभूतपूर्व समृद्धि थी। मौर्ययुग में पाटलीपुत्र न केवल उस समय संसार का सबसे बड़ा शहर था, किन्तु समूचे प्राचीन जगत् में कोई दूसरा शहर उसकी तुलना में नहीं ठहर सकता था। यूनान का प्रधान नगर एथेन्स ४३० ई० पू० तथा रोम २७ ई० पू० से १७ ई० तक अपनी अधिकतम समृद्धि के समय पाटलीपुत्र का चौया हिस्सा-मात्र थे।

## साहित्य

मौर्ययुग की सबसे प्रसिद्ध साहित्यिक रचना चन्द्रगुप्त के मंत्री कौटिल्य को 'श्रम्भंशास्त्र' है। यह तत्कालीन राज्य एवं शासन-सम्बन्धी ज्ञान के लिए एक बड़ी खान सिद्ध हुआ है। पातंजल महाभाष्य से ज्ञात होता है कि उस समय अनेक आख्यान (ययाति, वासवदत्ता आदि की कथाएँ), आख्यायिकाएँ (कथाएँ), इतिहास, भुराण, काब्य, कंस-वध, वालि-वध, आदि नाटक प्रचलित थे, किन्तु इस समय ये उपलब्ध नहीं होते।

सातवाहन युग साहित्यिक दृष्टि से ग्रसाधारण महत्त्व रखता है, क्योंकि इसके पूर्व भाग—शुङ्गकाल में हिन्दू धर्म के ग्राधारभूत ग्रन्थ मनुस्मृति ग्रौर महाभारत का वर्तमान रूप तथा पाणिनीय ग्रज्टाध्यायी पर महिंप पतंजिल का सुप्रसिद्ध 'महाभाष्य' लिखा गया। पतंजिल पुष्पिमत्र शुङ्ग के समकालीन थे ग्रौर उन्होंने उसका ग्रश्वमेध यज्ञ करवाया था। धर्मशास्त्र के सबसे प्रसिद्ध ग्रन्थ 'मनुस्मृति' की रचना श्री जायसवाल जी के मतानुसार सुमित भागव ने १५०-१२० ई० पू० के बीच में की। बाद में 'याजवल्क्य-स्मृति' का निर्माण हुग्रा। इसमें धर्म ग्रौर व्यवहार (कानून) का पृथक्-पृथक् तथा संक्षेप में बहुत सुन्दर प्रतिपादन है।

'महाभारत' श्रीर 'रामायण' के वर्तमान रूप में यवन, कम्बोज श्रादि विदेशी जातियों का उल्लेख तथा तत्कालीन परिस्थित का वर्णन होने से वे इसी युग के माने जाते हैं। संस्कृति में काव्य श्रीर नाटक साहित्य का श्राविभाव इसी युग में हुआ। किनिष्क के समकालीन श्रव्याप ने बौद्धधमं की शिक्षाश्रों को लोकिश्रय बनाने के लिए 'बुद्ध-चरित' श्रीर 'सौन्दरानन्द' नामक जो काव्य लिखे हैं वे कालिदास के काव्यों की टक्कर के हैं। यदि कालिदास को श्रागिमित्र का समकालीन माना जाय तो उसकी रचनाएँ भी इसी युग की होंगी, किन्तु श्रधिकांश विद्वान् उसे गुप्त काल में हुआ समफते हैं। संस्कृत का सुश्रिद्ध नाटककार भास भी इसी युग में हुआ। श्रव्यक्षेष ने बौद्धधमं के प्रवार के लिए 'शारिपुत्र प्रकरण' नामक नाटक की रचना की थी, इसके कुछ पन्ने ही मध्य एशिया में तुर्फान से पाए गए हैं। शूद्रक का 'मृच्छकटिक' नाटक भी, जो तत्कालीन समाज का यथार्थ वित्र उपस्थित करने की दृष्टि से संस्कृत नाटकाँ

में ब्रिडितीय स्थान रखता है, कुछ विद्वानों के मतानुसार १५० ई० पू० से २०० ई० के बीच में लिखा गया। वात्स्यायन का 'काम-सूत्र' काम-शास्त्र का अभूतपूर्व ग्रन्थ है, यह ती़सरी शती ई० में लिखा गया।

काव्यों तथा नाटकों के ग्रितिरिक्ति इस समय संस्कृत के कुछ नये व्याकरण ग्रौर कोश भी बने। पाणिन की ग्रब्टाच्यायी संस्कृत का पूर्ण शास्त्रीय व्याकरण होने के साथ-साथ बड़ी दुहह ग्रौर किठन थी। साधारण जनता को एक सरल ग्रौर सुबोध व्याकरण की ग्रावश्यकता थी। वह शर्ववर्मा के 'कातन्त्र' व्याकरण ने पूरी की। यह व्याकरण इतना लोकप्रिय हुग्रा कि मध्य एशिया से वालि तक बृहत्तर भारत में शीघ्र ही इसका प्रसार हो गया। विदेशी इसी की सहायता से संस्कृत सोखते थे। इसी के ग्रादशं पर 'कच्चायन' का 'पालि व्याकरण' ग्रौर तामिल का प्रसिद्ध व्याकरण 'तोल्क-प्रियम' बना। संस्कृत का प्रसिद्ध 'ग्रमरकोश' बौद्ध ग्रमरिसह ने पहली शती ई० में लिखा।

श्रायुर्वेद में 'चरक' श्रौर 'सुश्रुत' भी इसी युग में लिखे गए। चरक चीनी श्रनुश्रुति के श्रनुसार किन्दिक का राजवैद्य था। इसने श्रात्रेय पुनर्वसु के ग्रन्थ का नया संस्करण किया था। किन्तु श्राजकल हमें जो चरक-संहिता मिलती है, वह दृढ़बल पंचनद (पञ्जाबी) द्वारा चरक का पुनः संस्करण है। इसमें उसने सुश्रुत का शल्य-किया-सम्बन्धी ज्ञान भी सम्मिलित कर दिया है। सुश्रुत चरक के कुछ पीछे हुग्रा। वह धन्वन्तिर का शिष्य था। वर्तमान सुश्रुत नागार्जुन (१५० ई०) द्वारा संशोधित संस्करण है। नागार्जुन विलक्षण प्रतिभा-सम्पन्न व्यक्ति था। उसने न केवल सुश्रुत का सम्पादन किया, किन्तु पारे के योग बनाकर श्रायुर्वेद में रसायन श्रौपधियों का प्रयोग श्रारम्भ करके कीमियाशास्त्र को जन्म दिया। लोहशास्त्र तथा जनन-विज्ञान-विषय श्रादि के शास्त्र लिखे श्रौर महायान सम्प्रदाय की दार्शनिक विचार-धारा को जन्म दिया। इसी युग में पतंजिल ने एक लोह-शास्त्र लिखा, किन्तु यह निश्चित नहीं कि महाभाष्यकार तथा लोहशास्त्रकार पतंजिल एक ही हैं। ज्योतिष में इस युग की प्रसिद्ध रचना 'गर्ग संहिता' है, जिसमें यवन, शक श्राक्रमणों की घटनाश्रों का उस समय होने वाली वातों के रूप में वर्णन है।

इस काल में महायान सम्प्रदाय ने पालि के स्थान पर संस्कृत में साहित्य-रचना शुरू की। शुरू में यह जिस संस्कृत में है वह पाणिनीय नियमों का पूरा पालन नहीं करती; उसे मिश्रित संस्कृत कहां जाता है। इसमें महायानियों के ग्रातिरिक्त हीनयानी सर्वास्तिवादियों का भी साहित्य है। इस प्रकार का सबसे प्रसिद्ध मन्य 'महावस्तु' है। यद्यपि यह वैशाली महासभा के वाद बौद्ध-संघ से पृथक् हुए बौद्ध महासांधिकों की एक शाखा है, जिसे लोकोत्तर वादियों का विनय कहा जाता है, किन्तु इसमें भिक्षुग्रों के ग्राचार से सम्बद्ध बातें बहुत कम हैं। ग्राधिकांश में बुद्ध ग्रीर बोधिसत्व की कथाएँ हैं। बुद्ध की कुछ स्तुतियाँ पौराणिक स्तोत्रों से मिलती है। महायान सम्प्रदाय के इस काल के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सद्धर्म-पुण्डरीक', 'ललितिवस्तर', 'प्रज्ञापारमिता' ग्रौर 'ग्रवदानशतक' हैं। पहले दो में बुद्ध का देवाधिदेव रूप में चार्क त्कारिक वर्णन है। 'प्रज्ञापारिमता' में बोधिसत्व द्वारा प्राप्त की जाने वाली कर पारिमताग्रों का वर्णन है। प्रज्ञा का ग्रमिप्राय शून्यवाद की अनुभूति होना है। यह ग्रंथ एक लाख, पच्चीस हजार, दस हजार ग्रौर ग्राठ हजार क्लोकों के चार रूपों में मिलता है ग्रौर कमशः शत, पंचींवशित, दश तथा ग्रष्ट — साहिस्रका प्रज्ञापारिमता कहलाता है। नागार्जुन को 'शतसाहिस्रका' का लेखक बताया जाता है। ग्रवदान का मूल ग्रथं है — महान् त्याग का उदार कार्य; इस प्रकार के कार्यों का परिचय देने वाली दन्त-कथाएँ भी ग्रवदान कहाती हैं। इस प्रकार के दो प्रसिद्ध ग्रंथ 'ग्रवदान-शतक' ग्रौर दिव्यावदान' भी इसी युग की कृतियाँ हैं।

इस युग में बौद्ध दर्शन के अनेक आचार्य हुए। इनमें सबेश्रेष्ठ विलक्षण अपिताशाली अश्वधीय था, जो एक साथ किव, नाटक-लेखक, कथाकार, दार्शनिक और विचारक था। लेवी के शब्दों में वह एक साथ मिल्टन, गेटे, काण्ट और वाल्तेय कि समरण कराता है। उसके काव्यों तथा नाटकों का पहले उल्लेख हो चुका है। 'वस्त्रसूची' में इसने जाति-भेद की घिज्जियाँ उड़ाई हैं। 'महायान' में महायान के दर्शन की विवेचना की है। नागार्जुन ने १५० ई० में माध्यमिक सूत्र लिखकर माध्यमिक सम्प्रदाय की स्थापना की, जो समूचे दृश्य जगत् को असत् मानता है। नागार्जुन के पट्टिशिष्य आयंदेव ने चतुःशतक द्वारा माध्यमिक सम्प्रदायों के सिद्धान्तों की व्याख्या की।

प्राकृत—इस युग में दूसरी श० ई० पू० से दूसरी श० ई० तक समूचे भारत में प्रिभिलेखों थ्रौर सिक्कों पर एक ही प्राकृत पाई जाती है। यह उस समय भारत की राष्ट्र भाषा थी। यह कहा जाता है कि सातवाहन राजाग्रों के महलों में प्राकृत बोली जाती थी। इसमें सातवाहन राजा हाल ने 'गाथा सप्तशती' की रचना की, गुणाढ्य की 'वृहत्कथा' भी पैशाची प्राकृत में लिखी गई। इस समय मध्य-एशिया के खोतन ग्रादि प्रदेशों में भी प्राकृत का प्रचार था। वहाँ से 'घम्मपद' का प्राकृत भनुवाद मिला है तथा प्राकृत के सैंकड़ों ग्रभिलेख मिले हैं।

तामिल—ईसा की पहली शितयों तामिल साहित्य का स्वर्ण युग थीं। इस समय मदुरा में एक साहित्यक परिषद् या 'संगम' था। जिसके सदस्यों ने बहुत उच्च कोटि के साहित्य का सृजन किया। तिश्वल्लुवर का मुप्रसिद्ध सूक्ति-संग्रह, जो 'तामिल वेद' कहा जाता है, इसी युग की उपज है। इसका समय १०० ई० के लगभग है। 'मिण मेखला' श्रीर 'शीलप्पतिकारम्' नामक महाकाव्य इससे १०० बरस बाद के है। इसी श्रमय तामिल का 'तोलकप्पियम्' नामक व्याकरण भी बना।

विदेशी प्रभाव—इस युग से भारत के उत्तरी तथा पश्चिमी प्रदेशों पर विदक्षा तक ईरानी, दूनानी, शक, पहलव, कुशाण म्रादि विदेशी जातियों का शासन

रहा। कुशाण साम्राज्य के समय (ईसा की पहली दो शितयों) में रोमन साम्राज्य से भारत का घनिष्ठ व्यापारिक सम्पर्कथा। ग्रतः भारतीय सम्यता पर इन विदेशी संस्कृतियों का प्रभाव पड़ना स्वाभाविकथा। इनमें ईरानी, यूनानी श्रौर रोमन ही अधिक सम्यथे। ग्रतः उनके प्रभाव की ही यहाँ विशेष चर्चा की जायगी।

ईरानी प्रभाव—भारत का उत्तर-पिश्चमी प्रदेश लगभग सौ वर्ष तक ईरान के हलामनी सम्राटों के विशाल साम्राज्य का ग्रंग रहा। सम्राट् दारा (५२१-४८५ ई० पू०) ने ५१६ ई० पू० में ग्रपने एक जलसेनापित स्कुलावस को सिन्ध नदी का रास्ता जाँचने के लिए भेजा था। उसके बाद ईरान द्वारा कम्बोज (पामीर बदस्तााँ), गन्धार का पिश्चमी भाग (पेशावर) तथा सिन्धु प्रदेश (डेरा इस्मालखाँ, डेरा गाजीखाँ तथा सिन्ध सागर) का दोग्राब जीत लिया गया। सम्राट् दारा ने यहाँ ग्रपना एक प्रान्तीय शासक (क्षत्रपावन या क्षत्रप) नियत किया। इस प्रान्त से उसे लगभग एक करोड़ रुपये का सोना प्रतिवर्ध प्राप्त होता था, जो उसके ग्रन्य सब प्रान्तों से ग्रधिक तथा एशियायी प्रान्तों से प्राप्त होने वाले कुल सोने-चाँदी का तृतीयांश था। ईरानी साम्राज्य ग्रपने जमाने (५२१ से ४८५ ई० पू० तक) का सबसे बड़ा एवं सुव्यवस्थित. साम्राज्य था। दारा ने साम्राज्य के विभिन्न भागों को परस्पर जोड़ने के लिए सड़कों का निर्माण कराया, ग्रपनी राजाशाएँ पत्थरों पर खुदवाई थीं, राज्य की विशाल ग्राय का उपयोग ग्रपनी राजधानी पर्सिपोलिस में भव्य महल बनवाने में किया था।

स्रनेक पाश्चात्य ऐतिहासिकों की यह कल्पना है कि मौर्य साम्राज्य पर ईरानी सम्यता का निम्न प्रभाव पड़ा है—

- (१) मौर्य राजाश्रों ने पाटलिपुत्र (पटना) में अपने महल ईरानी राजाश्रों के अनुकरण पर बनाये। मौर्य कला पर ईरानी कला का प्रभाव पड़ा। यह कहा जाता है कि श्रशोक ने ईरान से पत्थर का प्रयोग सीखा, उससे पहले भारतीय लकड़ी की इमारतें बनाते थे। श्रशोक के स्तम्भों के शीर्ष व उनकी पालिश ईरानी खम्भों से मिलती है। श्रशोक के घण्टाकृति स्तम्भ-शीर्षों को ईरान से ग्रहण किया बताया जाता है।
- (२) चन्द्रगुप्त मौर्यं के राज-दरबार में भ्रग्नि-पूजा तथा राज्याभिषेक के उत्सव की कुछ बातें ईरान से ग्रहण की गई।
- (३) स्रशोक को चट्टानों पर श्रपने लेख तथा धर्म-लिपियां खुदवाने की प्रेरणा इसामनी सम्राट् दारा के श्रभिलेखों से मिली।
  - (४) भारत ने लेखन-कला का ज्ञान ईरान से प्राप्त किया।

गम्भीरता पूर्वक विचार करने पर ये चारों बातें ठीक नहीं जान पड़तीं। ईिलयन ब्रादि यूनानी लेखकों ने मौर्य राजाओं के महलों को ईरान के सूसा भीर एकबटाना के राजभवनों से अधिक भव्य बताया है। ईरान और भारत की केला- कैलियों का गहरा अध्ययन करने वाले कला-मर्मज भारतीय कला पर ईरानी कला

का कोई प्रभाव स्वीकार नहीं करते। ग्राग्न-पूजा ग्रीर ग्राभिषेक की पद्धित भारत में वैदिक काल से प्रचलित थी। उसके लिए उसे ईरान का ऋणी होने की ग्रावश्यकता नहीं थी। दारा ग्रशोक से २०० वर्ष पूर्व हो चुका था; सम्भवतः उसका ग्रशोक को ज्ञान भी न रहा होगा। उस जैसे प्रतिभाशाली राजा को धर्मलिपियाँ खुदवाने का विचार सहज ही स्फुरित हो सकता है। लेखन-कला के लिए भी भारत को ईरान का ऋणी होने की ग्रावश्यकता न थी। बाह्मी लिपि का ग्राविष्कार वैदिक युग में हो चुका था, ग्रतः मौर्य युग में ईरान से भारत को लिपि लेने की जरूरत नहीं थी।

किन्तु ईरान के सम्पर्क के दो प्रभाव ग्रवश्य हुए। उत्तर-पश्चिमी भारत में खरोष्ट्री लिपि का प्रचार हुग्रा, जो उर्दू की भाँति दाई श्रोर से लिखी जाती श्री। ग्रभी तक इसकी उत्पत्ति ग्रिनिश्चित है, किन्तु एक चीनी ग्रन्थ में कहा गया है कि भारत के पड़ौसी खरोष्ट्र देश की वह भाषा थी। कुछ ग्राधुनिक विद्वानों ने इसको प्राचीन पारस (ईरान) की ग्ररमइक लिपि से उत्पन्न हुग्रा माना है। किन्तु, यह लिपि दूसरी शती ई० के लगभग समाप्त हो जाती है। दूसरा प्रभाव क्षत्रप शब्द है। ईरानी इसका प्रयोग प्रान्त के शासक के लिए करते थे। भारत में ग्रनेक शक राजाशों ने इस पदवी को धारण किया ग्रौर सौथी शती ई० तक इस शब्द का व्यवहार होता रहा।

यूनान का प्रभाव—सिकन्दर के समय से ईस्वी सन् के ब्रारम्भ होने तक भारत का यवनों (यूनानियों) के साथ निरन्तर सम्पर्क रहा । मौर्य युग में चन्द्रगुप्त ने सेल्युकस की कन्या से विवाह किया, उसका बेटा सीरिया के सम्राट से यूनानी दार्शनिक मँगाने को उत्सुक था। श्रशोक ने यूनानी राज्यों में धमंदूत भेजे थे तथा अपने पश्चिमी प्रान्त का शासन भी एक यूनानी शासक तुषास्प को सीपा था। मौर्य शक्ति के सीण होने पर यवनों ने उत्तर-पश्चिमी भारत पर आक्रमण किए तथा गान्धार, पंजाब और सिन्ध में शासन भी किया। इस प्रकार तीन सौ वर्ष तक इस युग में यूनानियों से धनिष्ठ सम्पर्क रहा।

पाश्चात्य जगत् में यूनान सम्यता का मादिस्रोत समका जाता था। सर हैनरी मेन का तो यहाँ तक दावा था कि प्रकृति की शक्तियों के सिवाय ग्रन्य कोई ऐसी जंगम वस्तु जगत् में नहीं जिसकी उत्पत्ति यूनान में न हुई हो। इस प्रकार बूनान में अनन्य भक्ति रखने बाले अनेक विद्वानों ने भारतीय सम्यता पर गहरा बूनानी प्रभाव पड़ने की बात सिद्ध की है भौर यह बताया है कि भारत में सक कसामों की उत्पत्ति यूनानी सम्पर्क से ही हुई है। उदाहरणार्थ संस्कृत-नाटकों में ग्राह बवनिका शब्द के माधार पर यह कल्पना की गई थी कि भारत ने नाटच-कला बूनान से ग्रहण की है। बाद में यह पता लगा कि जिस यवनिका (पर्दे) के ग्राघार पर यह कल्पना की गई है, यूनानी नाटकों में उसका प्रयोग ही नहीं होता था। अब यूनान का प्रभाव कसा, सुद्रा और ज्योतिष के क्षेत्र में ही स्वीकार किया जाता है।

- (१) कला-पचास ई० पूर्व से तीन सौ ई० तक उत्तर-पश्चिमी भारत में गान्धार-शैली का विकास हुआ। फुशे, विन्सेण्ट स्मिथ तथा सर जान मार्शल का मत है कि पंजाब में बसे तथा सीरिया से बुलाये गए यूनानी शिल्पियों ने गान्धार श्रथवा उत्तर-पश्चिमी भारत में सर्व प्रथम बुद्ध की प्रतिमा का निर्माण किया । इनसे भारतीयों ने अपने देवताओं की मूर्तियाँ बनाने की कला सीखी और गान्धार कला ने भारतीय मृति-कला पर गहरा प्रभाव डाला । हैवल, जायसवाल तथा डाँ० कुमारस्वामी यह मत स्वीकार नहीं करते। इनका विचार है कि भगवान बुद्ध की मूर्ति न तो पहले-पहल यूनानियों ने बनाई और न गान्धार कला में पाई जाने वाली मूर्ति यूनानियों की ही कृति है। इस कला का भारतीय कला पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा। भारतीय शिल्पियों को बुद्ध की मूर्ति बनाने के लिए यूनानी कलाकारों की सहायता की कोई श्रावश्यकता न थी; जैन तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ पहले से ही चली श्रा रही थीं। जब महायान सम्प्रदाय तथा भिनत के सिद्धान्त की प्रबलता हुई और बुद्ध की मूर्ति की श्रावश्यकता हुई तो उसे जैन नमूनों के ग्राधार पर तैयार कर लिया गया। यदि यूनानी कलाकार बुद्ध की मूर्ति तैयार करते तो इसमें वास्तविकता श्रीर यथार्थता होती, किन्तु ऐसा नहीं है। पद्मासन-स्थित बुद्ध के चरण वास्तविक दृष्टि से एक सरल रेखा में नहीं होने चाहिएँ थे। समाधि-मुद्रा में "एक पर एक रखे दोनों हाथ यदि वास्तविक बनाये जाते तो उनकी कुहनी जाँघों तक न पहुँचकर बहुत ऊपर पसली की सीध में रहती।" केशों का दक्षिणावर्त गुड़ाम्रों (घूंघरों) में बना होना भी सर्वया अस्वाभाविक है। ऐसी मूर्ति यूनानी कलाकारों की कल्पना नहीं हो सकती। इसका परवर्ती कला पर भी कोई प्रभाव नहीं पडा।
- (२) मुद्रा—मौर्य युग तक भारत की पुरानी मुद्राएं ब्राहत सिक्के होते थे। चाँदी और ताँबे के दुकड़ों पर सूर्य, चन्द्र, चैत्य, चक्र ब्रादि कुछ निशान ठप्पे से अङ्कित किये जाते थे। इन पर कोई राजा की मूर्ति या कोई लेख नहीं होता था। ये सिक्के पुराण या कार्षापण कहलाते थे। यूनानी राजाओं ने सर्वप्रथम राजा की मूर्ति तथा नाम वाले सिक्के चलवाए। शुरू में ये सिक्के यूनानी तोल के अनुसार थे तथा इन पर यूनानी लिपि थी, किन्तु बाद में इन पर खरोष्ट्री प्राकृत में लेख लिखे जाने लगे। इसके बाद भारतीय सिक्के भी इसी शैली में बनने लगे। यूनानी सिक्के द्रष्टम (Drachm) का शब्द संस्कृत में द्रम्म तथा बाद में दाम के रूप में अपना लिया गया।
- (३) ज्योतिष-अगले अध्याय में यह बताया जायगा कि भारतीय यूनानी ज्योतिषियों को बड़ी श्रद्धा की दृष्टि से देखते थे। उन्होंने बहुत-से शब्द श्रीर बार्ते यूनान से सीखी थीं। यहाँ इतना ही लिखना पर्याप्त है कि ग्रहों तथा उनके श्राधार पर सप्ताह के सात वारों की कल्पना पहले यूनानियों से ग्रहण की गई समभी जाती थी। फ्लीट का यह मत था कि पाँचवीं श० ई० में भारतीयों द्वारा यूनानी ज्योतिष

श्रपनाने पर ग्रहों का ज्ञान ग्रौर वारों की गिनती भारत में ग्राई। यह विचार उस समय तक ठीक था जब तक पाइचात्य जगत् में ग्रहों के विचार के ग्राविष्कार का श्रेय यूनानियों को दिया जाता था, किन्तु ग्रव यह माना जाता है कि ग्रहों ग्रौर राशियों की खोज बाबुली लोगों ने की थी ग्रौर वारों की कल्पना सुमेरों ने। ग्रतः ग्रह गणित का ज्ञान न यूनान में पैदा हुग्रा ग्रौर न वहाँ से ग्राया। संभवतः उत्तर वैदिक ग्रुग में यह बेबीलोन से भारत में पहुँचा।

रोमन प्रभाव—रोम में सत्ताईस ई० पू० में ग्रागस्ट्स पहला सम्राट् बना। लगभग उसी समय सातवाहन मगध के स्वामी बने। तत्कालीन भारतीय राजाग्रों ने सम्राट् के पास ग्रनेक दूत-मण्डल भेजे। पैतालीस ई० में एक यूनानी नाविक हिप्पलास द्वारा मानसून हवाग्रों के नियमित बहने की खोज से भारतीय महासागर पैतालीस दिन में पार किया जाने लगा और भारत से रोम केवल सोलह सप्ताह में पहुँचा जाने लगा। इससे दोनों देशों में घनिष्ठ व्यापारिक सम्पर्क स्थापित हुन्ना। रोमन साम्राज्य की सीमा जब दजला नदी पर पहुँच गई तो वह भारतीय सीमान्त से कुल छः सौ मील रह गया। ईसा की पहली चार शितयों में दोनों देशों में खूब सम्बन्ध रहा। इसका प्रभाव मुद्रा एवं ज्योतिष के क्षेत्र में ही विशेष पड़ा। कुशाणों ने रोम के सोने के सिक्कों के ग्रनुकरण पर ग्रपने सोने के सिक्के चलाये, संस्कृत का स्वर्ण-मुद्रावाची दीनार शब्द भी मूलतः रोमन है। ज्योतिष के पाँच सिद्धान्तों में रोमक सिद्धान्त भारत में रोम से ही ग्राया प्रतीत होता है।

# गुप्त थुग का समाज, साहित्य श्रीर विज्ञान

गुप्त युग की विशेषताएँ — गुप्त युग भारतीय इतिहास का एक महत्त्वपूर्ण काल है श्रीर अपनी अनेक विशेषताश्रों के कारण इसे भारत का स्वर्ण युग कहा जाता है।

इसकी पहली विशेषता चार सौ वर्ष के विदेशी शासन के बाद देश का स्वतन्त्र होना, तथा एकछत्र शासन के नीचे संगठित होना था। १०० ई० के लगभग उत्तरी भारत में संयुक्त प्रान्त तक श्रौर पश्चिमी भारत में उत्तरी महाराष्ट्र, काठियावाड़, गुजरात श्रौर श्रधिकांश राजपूताने में कुशाणों श्रौर शकों का शासन था। सांस्कृतिक दृष्टि से भारतीय रंग में रंगे जाने पर भी, जातीय दृष्टि से ये विदेशी थे। कुशाणों को संयुक्त-प्रान्त से मघ श्रौर नाग राजाश्रों ने खदेड़ा तथा पूर्वी-पंजाब से यौवयों श्रौर कुणिन्दों ने; तीसरी शती में सासानी साम्राज्य के उत्कर्ष से कुशाण शक्ति बिलकुल क्षीण हो गई। शकों की शक्ति का महाराष्ट्र में सातवाहनों ने श्रौर राजपूताना में मालवगण ने उच्छेद किया। तीसरी शती के श्रन्त तक समूचा भारत विदेशी दासता के पाश से मुक्त हो गया। किन्तु उस समय तक वह अनेक छोटे-छोटे राज्यों में बंटा था। गुप्तों ने चौथी, पाँचवीं शती में (३६० ई०-४६० ई०) इस देश के बड़े भाग में एकछत्र शासन श्रौर शान्ति की स्थापना की। काफी समय तक हुणों के दाँत खट्टो करके भारत की रक्षा की।

इस युग की दूसरी विशेषता स्रभूतपूर्व समृद्धि है। इन दिनों भारत का विदेशी व्यापार बहुत उन्नत था। इससे पहले सातवाहन युग में ही रोम को भारत से इतना माल भेजा जाता था कि उसका मूल्य चुकाने के लिए उसे कई करोड़ सोने के सिक्के भारत भेजने पड़ते थे। उस समय एक रोमन लेखक ने यह शिकायत की थी कि "भारत रोम से प्रतिवर्ष साढ़े पाँच करोड़ का सोना खींच लेता है स्रौर यह कीमत हमें स्रपनी विलासिता और प्रपनी स्त्रियों की खातिर देनी पड़ती है।" इस युग में व्यापार स्रपने चरम उत्कर्ष तक पहुँच गया और खुदाइयों से मिले सोने के सिक्कों से यह प्रतीत होता है कि स्रन्य देशों का सोना यहाँ बहा चला स्रा रहा था।

तीसरी विशेषता चीन, मध्य एशिया, जावा, सुमात्रा, कोचीन, चीन, ग्रनाम भौर बोनियो तक भारतीय धर्म ग्रौर संस्कृति का विश्व-व्यापी प्रसार है। यदि शाज चीन, जावा, स्रौर भारत में सांस्कृतिक एकता है तो इसका कारण गुप्त युग के कुमारजीव स्रौर गुणवर्मा-सदृश प्रचारक हैं।

चौशी विशेषता भारतीय प्रतिभा का सर्वतोमुखी विकास तथा स्रभूतपूर्व बौद्धिक उत्कर्ष है। इसी युग में संस्कृत-साहित्य में कालिदास-जैसे महाकवि हुए, 'मृच्छकटिक' स्रौर 'मुद्राराक्षस' नाटक बने, पौराणिक साहित्य ने अपना बहुत-कुछ वर्तमान रूप घारण किया। दर्शन में महायान के माध्यमिक स्रौर विज्ञानवादी सम्प्रदाय, तथा वसुबन्धु, स्रसंग, ग्रायंदेव स्रादि बौद्ध तथा स्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर, समन्त भद्र-जैसे जैन दार्शनिक उत्पन्न हुए स्रौर भारतीय दर्शन को इन्होंने स्रनेक सर्वथा नवीन स्रौर मौलिक विचार प्रदान किये। विज्ञान के क्षेत्र में दशांश गणना-पद्धित स्रौर दिल्ली की लोहे की कीली इसी युग की देन हैं।

पाँच भी विशेषता लिलत कलाग्रों की चरम सीमा तक उन्नति है। ग्रजन्ता के जगत्-प्रसिद्ध चित्र इसी युग में बने। इस काल की मूर्तियाँ ग्रगले युगों के चित्रकारों के लिए ग्रादर्श का काम करती रहीं।

छठी विशेषता यह है कि इस युग ने हिन्दू धर्म को वर्तमान रूप प्रदान किया।
गुप्त सम्राटों के प्रबल प्रोत्साहन से वैष्ण्व धर्म का उत्कर्ष हुम्रा। सर्वाङ्गीण सांस्कृतिक
समुन्नति की दृष्टि से भारतीय इतिहास का कोई म्रन्य युग इस युग की समता नहीं
कर सकता।

गुप्त युग के धर्म, शासन-प्रणाली और कला का विवेचन छठे, तेरहवें श्रीर चौदहवें ग्रध्यायों में हुग्रा है। ग्रतः यहाँ केवल तत्कालीन समाज, साहित्य श्रीर विज्ञान का विवेचन ही किया जायगा।

### १. सामाजिक दशा

वर्ण-व्यवस्था—भारतीय समाज का मूल प्राघार वर्ण-व्यवस्था समभी जाती है, किन्तु गुप्त युग तक यह बहुत लचीली थी। जात-पाँत का विचार परिपक्व नहीं हुग्ना था। खान-पान, विवाह भौर पेशे विषयक वर्तमान कठोर व्यवस्थाएँ चालू नहीं हुई थीं। इस काल की स्मृतियों में केवल शुद्रों के साथ ही खान-पान का निषेध है, किन्तु इनमें भी भ्रपने कृषक, नाई, ग्वाले और पारिवारिक मित्र को भ्रपवाद माना गया है। शूद्र होने पर भी इनके साथ खान-पान में कोई दोष नहीं है। उस समय समाज में प्रायः सवर्ण विवाह होने लगे थे किन्तु असवर्ण विवाहों को भी वैध माना खाता था। अनुलोम (उच्च वर्ण के पुरुष के साथ निम्न-वर्ण की स्त्री का सम्बन्ध) और प्रतिलोम (निम्न वर्ण के वर के साथ उच्च वर्ण की कन्या का सम्बन्ध) दोनों प्रकार के विवाह प्रचलित थे। वाकाटक राजा रुद्रसेन ने कट्टर ब्राह्मण होते हुए भी प्रभावती गुप्ता का विवाह वैश्य जातीय गुप्त कुल में किया। ब्राह्मण कदम्बों ने भी भ्रपनी कन्याएँ गुप्तों को दी थीं। विभिन्न वर्णों के प्रतिरिक्त विभिन्न जातियों में भी विवाह

होता था । स्रान्ध्र के ब्राह्मण इक्ष्वाकु राजाम्रों ने उज्जयिनी के शक राज-परिवार की किन्या स्वीकार की थी ।

गुप्त युग में पेशों की दृष्टि से भी वर्ण-व्यवस्था के नियम सर्वमान्य नहीं हुए वि । ब्राह्मण अध्ययन-अध्यापन आदि स्मृति-प्रतिपादित छः कर्मों के अतिरिक्त व्यापार, शिल्प और नौकरी के पेशे करते थे । वे क्षत्रियों का काम करने, खुवा छोड़कर तलवार पकड़ने में भी संकोच नहीं करते थे । त्राकाटक और कदम्ब वंशों के संस्थापक विन्ध्यशक्ति और मयूर शर्मा ब्राह्मण थे । गुप्त-सम्नाट् वैश्य थे । अनेक क्षत्रिय व्यापार और व्यवसाय करते थे । इस युग में शूद्रों का काम तीनों वर्णों की सेवा करना नहीं या । ये व्यापारी, शिल्पी और कृषक का काम कर सकते थे । उनमें अनेक सेना में ऊर्वे पदों तक पहुँचते थे।

इस काल में यद्यपि स्मृतिकार सवर्गा विवाहों पर बल दे रहे थे, किन्तु उनकी -व्यवस्था सर्वमान्य नहीं हुई थी। इसीलिए इस समय हिन्दू समाज ने बाहर से आने वाली विदेशी जातियों को ग्रपने में पचा लिया।

विदेशियों को हिन्दू बनाना-गुप्त युग से पहले मौर्य तथा सातवाहन युगों में भारतीय समाज ने यूनानी, शक, पहलव और कुशाण ग्रपने में विलीन कर लिये थे। १४० ई० तक पंजाब के कुशाण श्रीर पश्चिमी भारत के शक भारतीय बन चुके <sup>न्ये</sup>। तीसरी शताब्दी में ग्रान्ध्र के इक्ष्वाकू राजा शक-कन्याम्रों के पाणिग्रहण में दोप नहीं समभते थे। गुप्त युग में भी हिन्दू समाज की पाचन-शक्ति बड़ी जबर्दस्त थी, वे एक पीढ़ी में ही विदेशियों को भारतीय बना लेते थे। हण भाकान्ता तोरमाण का बेटा मिहिरकुल पक्का शैव था। इसी समय जावा, सुमात्रा, बोर्नियो आदि टापुत्रों में तथा ईराक ग्रीर सीरिया में हिन्दू धर्म फैला हुन्ना था। यह सम्भव है कि इन सब प्रदेशों में काफी विदेशियों को हिन्दू बनाया गया हो। इन सब उदाहरणों से स्पष्ट है कि इस समय तक वर्तमान काल का यह विचार दृढ़मूल नहीं हुआ कि हिन्दू समाज में प्रवेश केवल जन्म द्वारा हो सकता है। हिन्दू धर्म से जो भी प्रभावित हो, वह हिन्दू ग्राचार-विचार ग्रौर संस्कार ग्रहण करके एक ही पीढ़ी में शादी-ब्याह द्वारा हिन्दू-समाज का ग्रभिन्न ग्रंग बन जाता था। कट्टर ब्राह्मण भी विदेशियों के साथ 'विवाह बुरा नहीं समभते थे। इस प्रकार हिन्दू-समाज में दूसरी जातियों को अपने में विलीन करने की सामर्थ्य गुप्त युग तक प्रचुर मात्रा में विद्यमान थी। यह शक्ति मध्य युग में बिलकुल नष्ट हो गई।

श्रस्पृश्यता—किन्तु वर्तमान छूत-छात उस समय थोड़ी-बहुत मात्रा में श्रवस्य श्री। फाहियान के वर्णन से स्पष्ट है कि चाण्डाल मुख्य बस्ती से बाहर रहते थे श्रीर बस्ती में ग्राने पर सड़क पर लकड़ी पीटते हुए चलते थे ताकि उसके शब्द से सब लोगों को उनकी उपस्थित का ज्ञान हो सके ग्रीर वे उनके सम्पर्क से दूषित होने से बचे रहें।

विवाह—गुप्त युग में बाल-विवाहों का प्रचलन काफी हो गया था। इससे पहले युगों के मनु ग्रादि स्मृतिकार उपयुक्त वर न मिलने पर कन्या के पिता का उसे पिता का निर्माण का निर्माण का निर्माण का निर्माण का निर्माण का विवाह का प्रथा भी प्रचलित थी। चन्द्रगुप्त दितीय ने सम्भवतः ३७५ ई० में ध्रुवदेवी से इसी प्रकार का विवाह किया था। कुछ ग्रवस्थाओं में स्त्री ग्रपना पहला पित छोड़कर दूसरे पुरुष से विवाह कर सकती थी। दूसरा विवाह न करने वाली विधवाएँ प्रायः ब्रह्मचारिणी रहती थीं। सती-प्रथा का व्यापक प्रचार और धार्मिक महत्त्व न था। इस युग में सती होने का केवल एक ही ऐतिहासिक प्रमाण मिलता है; भानुगुप्त के सेनापित गोपराज की मृत्यु के पश्चात् उसकी पत्नी चिता पर चढी थी।

हित्रयों की स्थिति—उच्च वर्गों में इस समय स्त्रियों की स्थित बड़ी उन्नत थी। वे शासन-प्रबन्ध में प्रमुख भाग लेती थीं। कुछ प्रान्तों में, विशेषतः कन्नड़ प्रदेश में, वे प्रान्तीय शासक ग्रीर गाँव के मुखिया का भी कार्य करती थी। दक्षिण में स्त्रियों को पृथक् पर्दे में रखने की परिपाटी नहीं थी। वहाँ के राज-परिवारों की स्त्रियों ग्रीमलेखों में न केवल संगीत ग्रीर नृत्य में प्रवीण बताई गई हैं किन्तु के सार्वजनिक रूप से इन कलाग्रों में ग्रपने नैपुण्य का भी प्रदर्शन करती थीं। कुलीन स्त्रियाँ उच्च शिक्षा प्राप्त करती थीं।

किन्तु यह उन्नत स्थित उच्चवर्ग की नारियों की ही थी। साधारण स्त्रियों की दशा गिर रही थी। बाल-विवाह प्रचलित होने से उनका उपनयन ग्रसम्भव हो गया। याज्ञवल्क्य ने उन्हें उपनयन ग्रीर वेदाध्ययन का ग्रनिधकारी माना। वैदिक शिक्षा न दिये जाने पर भी स्त्रियों को कला ग्रीर साहित्य की शिक्षा दी जाती रही। इस युग में शील मट्टारिका ग्रादि ग्रनेक स्त्री-लेखिकाएँ श्रीर कवियित्रियाँ हुई। स्त्रियों के पुराने ग्रधाँगिनी ग्रीर समानता के ग्रादशं में इस युग में परिवर्तन ग्राने लगा। स्त्रियों पर पति की प्रभुता बढ़ने लगी। कालिदास ने लिखा है—"पति ही स्त्री का स्वामी है, वह जो चाहे कर सकता है।"

जीवन कर मार्बर्श — गुप्त युग की एक बड़ी विशेषता यह है कि इस समय तक भारतीयों का सामाजिक भीर वैयक्तिक जीवन बड़ा सन्तुलित था। धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष नामक चारों पुरुषार्थों का उचित उपभोग जीवन का ग्रादशं समभा जाता था। बाद में भारतीय जीवन में धर्म की प्रधानता हो गई। परलोक के लिए इहलोक की उपेक्षा की जाने लगी, ग्रधिकांश समय वत तथा पूजा-पाठ को दिया जाने लगा, संन्यास को उच्च भीर काम को हेय दृष्टि से देखा जाने लगा, किन्तु गुप्त युग तक ऐसा नहीं था। ग्रथं भीर काम की धर्म भीर मोक्ष के समान महत्ता थी। समाज चारों पुरुषार्थों की प्राप्ति के लिए समान रूप से यत्न करता था। गुप्त युग

की चौमुखी उन्नति का मूल कारण यही है। इस काल में जहाँ घमं ग्रीर दर्शन में जन्नित हुई, वहाँ साहित्य, ललित एवं उपयोगी कलाग्रों ग्रीर विज्ञानों का भी उत्कर्ष हुग्रा।

२. साहित्य

गुप्त-काल में संस्कृत-साहित्य का यभूतपूर्व उत्कर्ष हुआ। संस्कृत के परम अनुरागी गुप्त राजाग्रों की शीतल छत्र-छाया उसकी सर्वाङ्गीण समुन्नति में सहायक सिद्ध हुई। इसके प्रचार का इतना उत्साह था कि राजशेखर के कथनानुसार इन्होंने अपने अन्तःपुर में भी संस्कृत के प्रयोग का आदेश दे रखा था। यह स्मरण रखना चाहिए कि केवल इस युग में ही संस्कृत राष्ट्रभाषा बनी। इनसे पहले के सातवाहन और इक्ष्वाकु राजा कट्टर ब्राह्मण होते हुए भी प्राकृत के पोषक थे। जैन भीर बौद्ध भी पाली तथा प्राकृत भाषाभ्रों का व्यवहार करते थे। किन्तु संस्कृत के विशाल शब्दकीय तथा सर्वविध ग्रिभिव्यंजक सामर्थ्य के कारण वे इस ग्रीर ग्राकृष्ट हुए। बौद्धों ने पहली-दूसरी शती में संस्कृत की अपनाया। महायान सम्प्रदाय के आचार्यों ने अपनी अपूर्व रचनाएँ इसी भाषा में कीं। संस्कृत उस समय भारत के समूचे शिक्षित वर्ग की भाषा थी। गुप्तों को इस बात का गौरव है कि उन्होंने इसे राज-भाषा बनाया । पहले जो स्थान प्राकृतों को मिला था, वह ग्रब संस्कृत ने पाया । सारे देश के दार्शनिकों, कवियों, शासकों की भाषा होने से संस्कृत भारत की राष्ट्र-भाषा के पद पर ग्रासीन हुई। भारत ही नहीं बृहत्तर भारत में, मलाया, जावा, सुमात्रा, बाली, बोर्नियो ग्रीर चीन तक उसका प्रसार हुग्रा। केवल गुप्त युग में संस्कृत की यह स्थिति रही है। इससे पहले प्राकृतों का प्रचार था, छठी शती ई० से दक्षिण में द्रविड़ भाषाएँ राजकीय लेखों में इसका स्थान ले लेती हैं। संस्कृत-साहित्य की मनेक श्रेष्ठ कृतियाँ इसी काल में रची गई।

संस्कृत के किव श्रोर नाटककार—संस्कृत-साहित्य के अनेक प्रसिद्ध किव इसी युग में हुए। महाकिव कालिदास इसी काल के माने जाते हैं। 'रघुवंश', 'कुमार-संभव', 'मेघदूत' नामक काव्य श्रीर 'मालिवकाग्निमित्र', 'विक्रमोवंशी' तथा 'अभिज्ञान शाकुन्तल' नामक नाटक उनकी श्रमर कृतियाँ हैं, इनमें भारतीय श्रादर्श जिस पूर्णता से प्रगट हुए हैं, वैसे शायद श्राज तक किसी श्रन्य रचना में नहीं हुए, वे संस्कृत के सर्वश्रेष्ठ किव हैं। विशाखदत्त का 'मुद्राराक्षस', भारित का 'किरातार्जु नीय' भतृ हिरि के 'नीति, शुङ्गार श्रीर वैराग्य शतक' इसी काल की कृतियाँ हैं। समुद्रगुप्त की दिग्वजय का वर्णन हरिषेण ने ग्रपनी प्रांजल श्रीर प्रसाद गुण युक्त संस्कृत में किया है। संस्कृत-कथा-साहित्य का एक ग्रमर रत्न विष्णुशर्मा का 'पंचतन्त्र' इसी युग की देन है, संसार की पचास से ग्रविक भाषाश्रों में इसके दो सौ के लगभग श्रनुवाद हुए हैं।

शास्त्रीय साहित्य—काव्य-पाहित्य के ग्रतिरिक्त इस युग में व्याकरण ग्रादि शास्त्रों से सम्बन्ध रखने वाला साहित्य विकसित हुग्रा। हिन्दुग्रों में पाणिनि, कात्यायन भीर पतंजिल के ग्रन्थों का ग्रादर था, किन्तु भिक्षु चन्द्रगोमी नामक बङ्गाली बौढ भिक्षु द्वारा विरचित 'चन्द्र व्याकरण' बड़ा लोकप्रिय हुआ। इसका स्राघार पाणिनि की 'ग्रष्टाघ्यायी' है, किन्तु वैदिक स्वर-प्रक्रिया भीर व्याकरण छोड़ दिया गया है। इसका समय छठी शती ई० का पूर्वाद्धं है। 'ग्रमरकोश' एक बौद्ध ग्रमरिसह की कृति है। छन्दः शास्त्र का विवेचन इस समय 'श्रुतबोध' तथा वराहिमिहिर की 'वृहत् संहिता' तथा 'ग्रग्नि पुराण' में हुआ। चित्रकला का प्रतिपादन 'विष्णु धर्मोत्तर पुराण' में किया गया। 'कामन्दकीय नीतिसार' ग्रौर वात्स्यायन का 'कामशास्त्र' भी इसी युग की रचना है।

धार्मिक साहित्य—पुराण भारत में वैदिक युग से चले आ रहे थे। उनका एक प्रधान ग्रंग प्राचीन वंशों का वर्णन था। गुप्त युग के प्रारम्भ में इनका नवीन संस्करण हुग्रा, इनमें ३५० ई० तक की घटनाएँ जोड़ दी गईँ। ब्रह्मा, विष्णु तथा । महेश के माहात्म्य का वर्णन किया गया, किन्तु व्रतों ग्रौर ग्रनुष्ठानों को महत्त्व देने वाला भाग ग्रभी तक इनमें नहीं जुड़ा था।

याज्ञवल्क्य, नारद, कात्यायन, पराशर स्रोर बृहस्पित की स्मृतियाँ इसी युग में विनी । इनमें याज्ञवल्क्य स्मृति बड़ी सुक्यवस्थित स्रोर क्रमबद्ध है । इसमें स्नाचार, ज्व्यवहार (दीवानी कानून) स्रोर प्रायश्चित्तों का तीन भागों में पृथक् वर्णन है । इस समय के दीवानी कानून के विकास की सूचना नारद श्रोर कात्यायन से मिलती है ।

दार्शनिक साहित्य — गुप्त काल में यहाँ भारतीय दर्शनों पर भाष्यों ग्रीर । प्रामाणिक ग्रन्थों का निर्माण हुग्रा। ईश्वर कृष्ण ने 'सांख्य दर्शन' के सबसे सुन्दर ग्रीर । प्रामाणिक ग्रन्थ 'सांख्य-कारिका' का प्रणयन किया। 'न्यायभाष्य' के लेखक वात्स्यायन निर्मार इस भाष्य पर 'न्यायवार्तिक' नामक विद्वत्तापूर्णं टीका लिखने वाले उद्योतकर इसी काल की विभूति हैं। 'वैशेषिक' का प्रसिद्ध ग्रन्थ, प्रशस्तपाद-कृत 'पदार्थ संग्रह', 'मीमांसा' के 'शाबर' तथा 'योग दर्शन' के 'व्यास भाष्य' इसी काल में बने। बौद्ध व्दर्शन के ग्रिवकाश श्रेष्ठ भाचार्य गुप्त गुग में हुए। विज्ञानवाद के संस्थापक मैत्रेय, इस सम्प्रदाय के प्रवर्धक भाचार्य वसुवन्धु, माध्यमिक न्याय के जन्मदाता दिङ्नाग को उत्पन्न करने का श्रेय इसी गुग को है। महायान के ग्रन्थ गुप्तकालीन भाचार्यों में स्थिरमित, शंकरस्वामी, धर्मपाल, स्थविर बुद्धपालित भार्यदेव (२००-२५०), भावविवेक, चन्द्रकीर्ति, वैभाषिक सम्प्रदाय के संघमद्र, स्थिवरवाद सम्प्रदाय के बुद्ध- घोष, बुद्धदत्त, धर्म्पपाल उल्लेखनीय हैं। इनके महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का पिछले ग्रघ्याय में निर्देश किया जा चुका है।

जैन साहित्य के निकास की दृष्टि से गुप्त काल ग्रसाधारण महत्त्व रखता :है । इस युग में सर्वप्रयम जैन-धर्म के ग्रन्थों (ग्रागमों) को ४५३ ई० में वलभी में लिपिबढ़ किया गया, यह कार्य देवाधिगण के सभापतित्व में हुई जैन महासभा ने किया । इसके प्रतिरिक्त इस काल की दो ग्रन्य बड़ी घटनाएँ जैन न्याय का स्वतन्त्र - शास्त्र के रूप में निकास ग्रीर 'जैनेन्द्र व्याकरण' की रचना हैं। जैन न्याय के संस्थापक श्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर (पाँचवीं शतीं का उत्तरार्द्धं या छठी शती का पूर्वार्द्ध) थे। 'न्यायावतार' की रचना करके उन्होंने जैन न्याय को जन्म दिया। इनके श्रन्य ग्रन्थ 'सम्मित तर्क सूत्र' तथा 'तत्त्वार्थ टीका' हैं। ये केवल नीरस विषय पर लिखने वाले शुष्क दार्शनिक ही नहीं थे, किन्तु 'कल्याण मिन्दर' श्रादि श्रनेक सरस स्तोत्रों के निर्माता भी हैं। 'जैनेन्द्र व्याकरण' के प्रगोता पूज्यपाद देवनिन्द थे। जिस प्रकार चन्द्रगोमी ने बौद्धों के संस्कृत-श्रष्ययन के लिए 'चान्द्र व्याकरण' बनाया, वैसे ही इन्होंने जैन धर्मावलिम्बयों के लिए 'जैनेन्द्र व्याकरण' की रचना की। यह 'पाणिनि व्याकरण' का ही संक्षिप्त संस्करण है। इसके छोटे श्रीर वड़े दो रूप हैं, छोटे में लगभग ३,००० सूत्र हैं श्रीर बड़े में ३,७६०। गुप्त युग के श्रन्य जैन श्राचार्य जिनमद्र गणि, सिद्धसेन गणि श्रीर समन्तभद्र उल्लेखनीय हैं। समन्तभद्र श्रपने समय (पाँचवीं श्र०) के प्रकाण्ड जैन दार्शनिक थे। उन्होंने 'युनुद्ध्यशासन' में जैन दर्शन के सिद्धान्तों की विवेचना की है। 'स्याद्वाद' की प्रसिद्ध विचारधारा का जन्म इसी काल में हशा।

उपर्युक्त वर्णन से यह स्पष्ट है कि गुप्त युग न केवल हिन्दू धर्म भीर साहित्य की उन्नति का काल था, भ्रापितु बौद्ध भीर जैन संस्कृत-वाङ्मय का भी चरम उत्कर्ष इसी काल में हुआ था। यह तीनों धर्मों के साहित्य का समान रूप से स्वर्ण युग है।

### ३. वैज्ञानिक उन्नति

गुप्त युग में भारत ने वैज्ञानिक क्षेत्र में ग्रसावारण प्रगति की ग्रीर भनेक नवीन ग्राविष्कार किये। प्राचीन काल में इससे पहले या इसके बाद किसी अन्य युग में उपयोगी शिल्प तथा विज्ञानों का इतना उत्कर्ष नहीं हुग्रा। इसीलिए भारत उस समय वैज्ञानिक दृष्टि से संसार का नेता ग्रीर ग्रग्रगण्य देश बना। प्रायः यह कहा जाता है कि भारतीय सदा ग्राव्यात्मिक तत्त्व-चिन्तन में ही डूबे रहते थे; किन्तु गुप्त युग में प्रायः सभी भौतिक विज्ञानों का उच्चतम विकास इस भारणा का खण्डन करता है।

गणित—ग्रंकगणित के क्षेत्र में गुप्त युग की सब से बड़ी खोज ग्रीर देन दशगुणोत्तर ग्रंक लेखन-पद्धित थी। चौथी शती ई॰ में भारत ने इसका ग्राविष्कार
किया। इसमें पहले नौ ग्रंकों ग्रौर शून्य द्वारा सब संख्याएँ प्रकट की जाती हैं, नौ
भंक समाप्त होने पर एक के ग्रागे शून्य बढ़ाकर दस बना लिया जाता है, दाई ग्रोर
शून्य जोड़कर दहाई, संकड़ा, हजार ग्रादि संख्याएँ प्रकट की जाती हैं, ग्रंकों का मान
उनकी स्थिति पर होता है। ग्रब हमारे लिए यह पद्धित इतनी स्वाभाविक हो गई है
कि हम यह कल्पना नहीं कर सकते कि हमारे पूर्वजों को इस प्रणाली के ग्राविष्कार
से पहले १११ लिखने के लिए कितना भंकट करना पड़ता था। उन दिनों नौ ग्रंकों
के ग्रितिरक्त दस, बीस, तीस, चालीस, पचास, सौ, हजार ग्रादि के लिए पृथक् चिह्न
भे, उपगुँकत संख्या लिखने के लिए उन्हें एक, दस ग्रौर सौ के ग्रंकों को जोड़कर
लिखना पड़ता था, ठीक वैसे ही जैसे घड़ियों पर रोमन ग्रंकों में छः या ग्यारह के

लिए ऋमशः पाँच भौर एक के सूचक वी (V) तथा आई (I) और दस तथा एक के चिह्न एक्स (X) तथा ग्राई (I) जोड़ने पड़ते हैं। इस भारतीय ग्राविष्कार से 🖈 पहले विभिन्न संस्यायों के सूचक चिह्न जोड़कर ग्रंकों को बनाया जाता था। यह पद्धति बहुत ही जटिल थी। यूरोप में बारहवीं शती तक इसी का प्रयोग होता था। भारत से दशगुणोत्तर ग्रंक-लेखन भ्ररबों ने सीखा श्रीर उन्होने इसे यूरोप वालों को सिखाया। यूरोपियन इसीलिए इन्हें अरबी म्रंक कहते हैं भीर स्वयं ग्ररब वाले भारत (हिन्द) से ग्रहण करने के कारण इन्हें 'हिन्दसा' का नाम देते हैं। इब्न विशया (नवीं शती) श्रत्मसूदी (दसवीं शती), ग्रत्बेरूनी (ग्यारहवीं शती) इस ग्रंक-लेखन की खोज का श्रेय भारतीयों को देते हैं। यह ग्रब तक ठीक तरह ज्ञात नहीं हुग्रा कि भारत में इसका ग्राविष्कार किसने, कब ग्रीर कैसे किया ? किन्तू पाँचवीं शती के ग्रायंभट (४६६ ई०) के ग्रन्थों में इसका स्पष्ट उल्लेख है, ग्रतः उससे कम-से-कम एक शती पहले इसका ग्राविष्कार हो चुका होगा। इससे गणित की गणनात्रों में बड़ी सुविधा हुई, ग्रत: इसे सब गणितज्ञों ने ग्रहण किया। ग्रायंभट ने वर्गमूल ग्रौर घनमूल निकालने की पद्धति इसी विधि के स्राधार पर दी है। साधारण जनता में इसका प्रयोग प्रचलित होने में काफी समय लगा। ६६५ ई० के सखेद ग्रभिलेख में सर्व प्रथम इसका व्यवहार किया गया है।

गुप्त युग के गणित पर प्रकाश डालने वाली केवल दो रचनाएँ हैं—'बस्शली पोथी' ग्रीर ग्रायंभट का 'ग्रायंभटीयम्'। पेशावर शहर के पास बस्शली गाँव में जमीन खोदते हुए एक किसान को १८८१ ई० में पहली पोथी मिली थी, यह बड़ी खण्डत दशा में है। दूसरी पुस्तक प्रसिद्ध ज्योतिषी ग्रायंभट की ४६६ ई० में पाटलिपुत्र में लिखी इति है। इनमें न केवल भिन्न, वर्गमूल, घनमूल ग्रादि प्रारम्भिक नियमों का वर्णान है, किन्तु साधारण संस्थाग्रों, वर्गों ग्रीर घनों की ग्रंक-गणितीय श्रेणी, घात किया, मूल किया ग्रादि जटिल विषयों का भी विवेचन है। ज्यामिति के क्षेत्र में वृत्त भौर त्रिभुजों की महत्त्वपूर्ण विशेषताग्रों का संकेत होने से यह स्पष्ट है कि भारतीय यूक्लिड की ज्यामिति की पहली चार पुस्तकों के ग्रधिकांश साध्यों का ज्ञान रखते थे। ग्रायंभट के ग्रन्थ में प्रलम्बात्मक ज्यामिति के प्रश्नों का विवेचन है तथा पाई का (॥) मान भी उस समय तक निकाले गए ग्रन्य मानों से प्रधिक शुद्ध है। बीज गणित में चार प्रज्ञात राशियों के समकालिक समीकरणों तथा एक चातिक भनिर्धारित गुणकों का हल ढूँ ह लिया गया था।

सब विद्वान् इस बात को स्वीकार करते हैं कि भारतीय इस युग में गणित की तीन में से दो शाखाओं—श्रंकगणित श्रौर बीजगणित में ग्रपने समसामियक यूनानियों से शागे बढ़े हुए ये।

• उयोतिष—गुप्त युग का सबसे बड़ा ज्योतिषी ग्रायंभट ४७६ ई० में पाटलिपुत्र में उत्पन्न हुगा। २३ वर्ष की श्रायु में इसने ग्रपना प्रसिद्ध ग्रन्थ 'ग्रायंभटीयम्' लिखा। वह भारत के महान् वैज्ञानिकों में से है। उसने सिकन्दरिया के यूनानी ज्योतिषियों के सिद्धान्तों का भी गहरा श्रध्ययन किया था। वह यह ज्ञात करने वाला पहला भारतीय था कि पृथ्वी ग्रपने श्रक्ष के चारों ग्रोर घूमती है। उसने सर्वप्रथम ज्योतिष में जीवा का उपयोग ज्ञात किया, ग्रहों तथा ग्रहणों सम्बन्धी श्रनेक गणनाएँ कीं। उसने जो वर्ष मान निकाला, वह ज्योतिषी टालमी द्वारा निकाले गये काल से ग्रिधक शुद्ध है। यह तत्कालीन भारतीय ज्योतिष की उत्कृष्टता का पर्याप्त एवं पुष्ट प्रमाण है। इस काल का दूसरा ज्योतिषी वराहिमिहिर छठी शती के उत्तराई में हुग्रा। उसने श्रपने 'पंच सिद्धान्तिका' में तीसरी-चौथी शतियों में भारत में प्रचलित विभिन्न सिद्धान्तों का परिचय दिया है। इस समय भारत पर यूनानी ज्योतिष का भी प्रभाव पड़ा। सस्कृत ने केन्द्र, हारिज, द्रेक्काण ग्रादि शब्द यूनानी भाषा से ग्रहण किए। ज्योतिष के प्राचीन पाँच सिद्धान्तों में एक रोमक (रोमदेशीय) भी है। भारतीय यूनानी ज्योतिषियों का बड़ा ग्रादर करते थे किन्तु यह सब होते हुए भी यूनान का प्रभाव ग्रत्यत्प ग्रीर नगण्य था। भारतीय स्वतन्त्रतापूर्वक गणनाग्रों द्वारा जिन परिणाभों पर पहँचे थे, वे ग्रुनानियों के परिणामों की ग्रपेक्षा ग्रिथिक शुद्ध थे।

श्रायुर्वेद — चरक ग्रीर सुश्रुत दूसरी शती ई० तक बन चुके थे, इस युग में छठी शती ई० में इन दोनों संहिताग्रों का सार वाग्भट्ट ने 'ग्रष्टांग संग्रह' में दिया। इस युग का दूसरा प्रसिद्ध ग्रन्थ 'नावनीतकम्' है। यह १८६० ई० में पूर्वी तुर्किस्तान के कूचा से मिला था। इसमें भेल, चरक, सुश्रुत संहिताग्रों के उपयोगी नुस्खों ग्रीर योगों का संग्रह है। जो वौद्ध प्रचारक मध्य एशिया में प्रचार करने जाते थे, वे संभवतः इस ग्रन्थ का प्रयोग करते थे। इसमें लहसुन के गुणों का वर्णन तथा सर्प विष का प्रभाव दूर करने के मंत्र हैं। ग्रायुर्वेद में प्रधान रूप से चिकित्सा के लिए वानस्पतिक ग्रीषधियों का प्रयोग होता था, किन्तु पारे तथा ग्रन्थ घातुग्रों के योग का प्रयोग प्रचलित हो रहा था। पशु-चिकित्सा पर भी इस युग के पिछले भाग में पालकाप्य का 'हस्त्यायुर्वेद' लिखा गया। इसके १६० ग्रष्ट्यायों में हाथियों की प्रधान बीमारियों, उनके लक्षण तथा उनका ग्रीषध एवं शत्योपचार दिया हुग्रा है।

रसायन श्रीर धातुशास्त्र—दूसरी शती ई० में श्राचार्य नागार्जुन ने न केवल माध्यमिक सम्प्रदाय के दार्शनिक सिद्धाःतों को जन्म दिया, किन्तु रसायन श्रीर धातुशास्त्र का भी गहरा श्रध्ययन करके इन शास्त्रों की उन्नति का श्रीगणेश किया। वे 'लोह शास्त्र' के प्रणेता माने जाते हैं। इस युग में उनके शिष्यों ने इसकी खोज जारी रखी होगी। हमें उसका विस्तृत ज्ञान नहीं, किन्तु इस युग के लोह शास्त्र की उन्नति का ज्वलन्त प्रमाण कुतुब मीनार के पास की लोहे की कीली है। २४ फी॰ ऊँची श्रीर ६॥ टन भारी इस लाट ने पाश्चात्य विद्वानों को श्राश्चर्य में डाला हुआ है। पश्चिम में लोहे के इतने बड़े स्तम्भों की ढलाई पिछली शती से ही होने लगी है, जैंग-रहित लोहा इस सदी की खोज है। किन्तु यह कीली १,५०० वर्ष की वर्षाएँ भेलने के बाद भी वैसी ही खड़ी हुई है। इसे किस प्रकार बनाया गया, यह रहस्यमयी गुरुषी श्राज तक नहीं सुलफ सकी। छठी शती के श्रन्त में नालन्दा में ५० फुट ऊँची

बुद्ध की ताम्र-प्रतिमा थी, इस काल की ७॥ फुट ऊँची एक बुद्ध-मूर्ति बर्रामघम में है । ये मूर्तियाँ भी घातु शास्त्र की उन्नति सूचित करती हैं।

शिल्प तथा ग्रन्य विज्ञान—शिल्प-शास्त्र का प्रसिद्ध ग्रन्थ 'मानसार' इसी युग की रचना मानी जाती है। वराहमिहिर की 'बृहत्संहिता' से ग्रन्य ग्रनेक विज्ञानों पर प्रकाश पड़ता है। यह ग्रन्थ एक प्रकार का विश्व-कोश है और वराहमिहिर प्रायः सब विज्ञानों में प्रवेश रखने वाले ग्रसाधारण विद्वान् थे। वे न केवल धातु-शास्त्र तथा रत्न विद्या का उल्लेख करते हैं, किन्तु वनस्पति-शास्त्र, भवन-निर्माण एवं स्थापत्य और ऋतु-विज्ञान का भी वर्णन करते हैं। यदि वराहमिहिर विविध विज्ञानों के ग्रध्ययन के लिए सम्प्रदाय स्थापित कर जाते और उनकी शिष्य-परम्परा गुरु की भाति वैज्ञानिक शोध में तत्पर रहती तो भारत मध्य एवं वर्तमान काल में भी विज्ञान की उन्नति में बहुत सहायक सिद्ध होता।

गुप्तयुगीन उन्नित के कारण — गुप्त युग में भारत की जो सर्वांगीण सांस्कृतिक समुन्नित हुई उसके प्रेरक कारण क्या थे ? इस काल में भारतीय प्रतिभा का सर्वतीमुस्ती विकास क्यों हुन्ना ?

इसका पहला कारण गुप्त सम्राटों का प्रबल विद्यानुराग ग्रौर विद्वानों का संरक्षण था। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की सभा में 'नवरत्न' विद्यमान थे, समुद्रगुप्त की कलाप्रियता उसके सिक्कों से स्पष्ट है, नालन्दा-विश्वविद्यालय की स्थापना का श्रेय कुमारगुप्त (४१४-५४ ई०) को है।

दूसरा कारण इस काल की शांति श्रीर समृद्धि थी। साहित्य ग्रीर कलाग्रों की उन्नति इन्हीं श्रवस्थाग्नों में होती है, 'शस्त्रेण रक्षिते राष्ट्रे शास्त्र-चिन्ता प्रवर्त्तते'।

तीसरा कारण विदेशों से सम्बन्ध और संपर्क था। चीन और रोमन साम्राज्य से भारत के सांस्कृतिक और व्यापारिक सम्बन्ध थे। इतिहास में प्रायः यह देखा गया है कि दो विभिन्न संस्कृतियों का संपर्क या संघर्ष बौद्धिक एवं कलात्मक कियाशीलता को प्रोत्साहित करता है। हम ऊपर देख चुके हैं कि इस युग में हिन्दू और बौद्ध दार्शनिकों के विचार-विमर्शात्मक ग्राधातप्रत्याघात से उच्चकोटि का दार्शनिक साहित्य पदा हुगा। यही दशा संस्कृतियों के संघर्ष में होती है।

चौथा कारण भारतीयों के दृष्टिकोण की विशालता, भ्रात्माभिमान का प्रभाव, ज्ञान का भ्रसाधारण भनुराग भौर नम्रता थी। वे प्रत्येक जाल से ज्ञान भ्रौर सचाई केने को उत्सुक रहते थे। वराहमिहिर ने लिखा है कि 'यवन (यूनानी) म्लेच्छ हैं, पर उनमें (ज्योतिष) शास्त्र का ज्ञान है, इस कारण वे ऋषियों की तरह पूजे जाते. हैं। भ्रायंभट ने म्लेख यूनानियों के ज्योतिष का भ्रष्ययन किया था।

पाँचवां कारण स्वतन्त्रतापूर्वक ज्ञान ग्रीर विज्ञान के ग्रन्वेषण की प्रवृत्ति थी। बौद्धों ने किसी शास्त्र से बँधे विना दर्शन के क्षेत्र में ऊची-से-ऊँची उड़ानें लीं। ग्रायंभट ने यद्यपि ग्रपने से पूर्ववर्त्ती भारतीय ग्रीर यूनानी दार्शनिकों के ग्रन्थ पढ़े, किन्तु उसने उनको परम प्रमाण नहीं माना, उनका ग्रन्थानुसरण नहीं किया। उसका कहना था— 'ज्योतिष के सच्चे ग्रीर भूठे सिद्धांतों के समुद्र में मैंने गहरी डुबकी लगाई है, ग्रपनी बुद्धि की नौका से मैं सत्य-ज्ञान के बहुमूल्य मोती निकाल लाया हूँ।'

## वृहत्तर भारत

बृहत्तर भारत का स्वरूप ग्रीर क्षेत्र-प्राचीन काल में भारतीय संस्कृति भारत की सीमाग्रों को पार करके जिस विशाल प्रदेश में फैली, उसे बृहत्तर भारत कहते हैं। इसमें साइबेरिया से सिंहल (श्रीलंका) ग्रीर ईरान तथा ग्रफग़ानिस्तान से प्रशान्त महासागर के बोर्नियो श्रीर बालि टापुश्रों तक का विशाल भू-खण्ड है। पुराने जमाने में महत्त्वाकांक्षी भारतीय राजा अपनी विशाल सेनाओं द्वारा भीषण रक्तपात करके चारों दिशास्रों के भूपितयों को परास्त कर दिग्विजय किया करते थे। किन्तु भारतीय संस्कृति ने रक्त की एक भी बूँद बहाये बिना भारत के साहसी ग्रावासकों, भिक्षकों, धर्मदुतों ग्रीर व्यापारियों द्वारा एक विलक्षण दिग्विजय की । सबसे पहले दक्षिण में लंका को भारतीय संस्कृति के रंग में रंगा गया। पूर्व दिशा में बर्मा, स्याम, चम्पा (भ्रनाम), कम्बोज (कम्बोडिया), मलाया, जावा, सुमात्रा, बालि, बीनियो तक के भूखण्ड भारतीय ग्रावासकों ने बसाये, यहाँ ग्रनेक शक्तिशाली हिन्दू राज्य भीर साम्राज्य स्थापित हुए, यहाँ के मूल निवासियों ने भारतीय संस्कृति का पाठ पढा। प्राचीन काल में दक्षिण-पूर्वी एशिया का यह भू-भाग भारत का ही ग्रंग समका जाता था। उस समय यूनानी इसे 'गंगापार का हिंद' कहते थे, आजकल यह 'परला हिन्द' कहलाता है। उत्तर दिशा में सम्पूर्ण मध्य एशिया ग्रीर श्रफग़ानिस्तान में-जहाँ भाजकल प्रधान रूप से इस्लाम की तूती बोलती है-भगवान बुद्ध की उपासना होती थी। मध्य एशिया से भारतीय सम्यता के इतने श्रधिक ग्रवशेष मिले हैं कि भारत के उत्तर में बसे इस प्रदेश को 'उपरले हिन्द' का नाम दिया जा सकता है। विश्वम में ईरान को भारतीय श्रायों के सजातीय पारसियों ने श्राबाद किया, पश्चिमी देशों से व्यापारिक सम्बन्ध होने के कारण मिस्री, यूनानी ग्रीर ग्ररब संस्कृतियों पर भारत ने पर्याप्त प्रभाव छोडा।

सांस्कृतिक प्रसार के प्रेरक कारण ग्रौर साधन—सांस्कृतिक प्रसार के दो प्रधान प्रेरक कारण थे। (१) ग्राधिक—वित्तैषणा ग्रौर व्यापार मनुष्यों को दूर-दूर के देशों में जाने ग्रौर भीषण संकट उठाने के लिए प्रेरणा देता था। हिन्द महासागर में भारत की केन्द्रीय स्थिति होने से, वह पुरानी दुनिया के सम्य देशों के समुद्री रास्तों के ठीक बीचों-बीच पड़ता था। यहाँ के निवासी पश्चिम में सिकृन्दरिया ग्रौर





पूर्व में चीन के समुद्र तक व्यापार के लिए जाते थे। उन दिनों यह समका जाता था कि बर्मा, मलाया, जावा, सुमात्रा में सोने की खानें हैं और इस प्रदेश को सुवर्ण भूमि और सुवर्णद्वीप कहा जाता था। ग्रन्य जहाँ भी कहीं सोने की या सम्पत्ति की ग्राशा होती, भारतीय व्यापारी वहाँ जाते थे। इनका जिन वनेचर श्रीर ग्रसम्य जातियों से सम्पर्क होता, उनपर इनकी संस्कृति का स्वाभाविक रूप से गहरा ग्रसर पड़ता।

(२) दूसरा कारण लोक-कल्याण की कामना और धर्म-प्रचार की भावना थी। इनसे अनुप्राणित होकर ऋषि-मुनि और बौद्ध भिक्षु विदेशों की जंगली जातियों में जाते और भीषण बाधाओं के बावजूद उन्हें सम्य और उन्नत बनाते। अशोक द्वारा प्रचलित धर्म-विजय की नीति से संघटित रूप से भिक्षुओं को दूसरे देशों में बौद्ध-मत का प्रचार करने के लिए भेजा जाने लगा। इस प्रकार सांस्कृतिक प्रसार के तीन मुख्य साधन व्यापारी, उपनिवेशक और धर्मदूत थे। व्यापारी जहाँ जाते, वहाँ अज्ञात-रूपेण उनके साथ भारत का सांस्कृतिक प्रभाव भी पहुँचता था। उपनिवेशन का आशय दूसरे देशों में भारतीयों का स्थायी रूप से बस जाना था। यह कार्य या तो कौण्डिन्य और अगस्त्य-जैसे ऋषि-मुनि विदेशों में अपने आश्रम और तपोवन स्थापित करके करते या क्षत्रिय राजकुमार हिन्दू राज्यों की नींव डालकर। सुवर्ण्द्वीप में इस प्रकार के अनेक भारतीय राज्य स्थापित हुए थे। व्यापारी विदेशों में भारतीय संस्कृति का बीज डालते और हिन्दू राज्य इसे वहाँ सुदृढ़ करते थे। किन्तु चीन और मंगोलिया-जैसे देशों ने धर्मदूतों और प्रचारकों के अनथक अध्यवसाय और भगीरय प्रयत्न से बौद्ध-धर्म ग्रहण किया।

सांस्कृतिक प्रसार का कम—भारत की सीमाश्रों से बाहर भारतीय संस्कृति सर्वप्रथम श्रीलंका में फैली। दक्षिण दिशा में बृहत्तर भारत की यही सीमा थी, क्योंकि 'इसके बाद वह समुद्र प्रारम्भ होता है जिसका भूमण्डल की समाप्ति के साथ भी ग्रन्त नहीं होता।' उपरले हिन्द में तीसरी शती ई० पू० से भारतीयों ने मध्य एशिया में उपनिवेश बसाने शुरू किये, पहली श० ई० में भारतीय संस्कृति चीन पहुँची, वहाँ से कोरिया श्रीर छठी श० ई० में कोरिया से जापान। सातवीं शती में इसने तिब्बत में प्रवेश किया श्रीर तिब्बती घमंदूतों ने इसे तेरहवीं श० में मंगोलों तक पहुँचाया। इनसे यह मंगोलिया, मंचूरिया श्रीर साइबेरिया तक फैल गई। 'परले हिन्द' में ईसा की पहली शतियों में हिन्दचीन, मलाया प्रायद्वीप, जावा तथा सुमात्रा ग्रादि टापुग्रों में हिन्दू राज्य स्थापित हुए श्रीर भारतीय संस्कृति का प्रसार दृग्रा। ये राज्य लगभग डेढ़ हजार वर्ष तक बने रहे। सोलहवीं श० में इस्लाम ने इनका श्रन्त किया श्रीर इनकी समाप्ति के साथ यहाँ से हिन्दू संस्कृति का भी लोप हो गया। पश्चिम दिशा में भारत का दक्षिण, उत्तर श्रीर पूर्वी दिशाश्रों का-सा गहरा प्रभाव नहीं पड़ा, किन्तु लघु एशिया, ईरान, ईसाइयत तथा इस्लाम पर थोड़ा-सा श्रीसर पड़ा। इन सबका ग्रत्यन्त संक्षेप से यशक्रम वर्णन किया जाएगा।

श्रीलंका—भारतीय श्रनुश्रुति के श्रनुसार श्रीलंका में सर्वप्रथम भारतीय संस्कृति का सन्देश ले जाने वाले श्री रामचन्द्र थे। किन्तु सिंहली इतिहास यह बताते हैं कि छठी श० ई० पू० में काठियावाड़ के राजकुमार विजय के नेतृत्व में भारतीयों ने इस टापू का उपनिवेश श्रारम्भ किया। तीसरी श० ई० पू० के मध्य में सम्राट् श्रशोक ने लंका में बौद्ध-धर्म के प्रचार के लिए श्रपने पुत्र महेन्द्र को भेजा। लंका का राजा देवानाम्प्रिय तिस्स (२४७—२०७ ई० पू०) उसका शिष्य बना। रानी श्रनुला भी भिक्षु बनना चाहती थी, श्रतः तिस्स ने श्रशोक के पास दूत भेजकर यह प्रार्थना की कि वह स्त्रियों को भिक्षुणी बनाने के लिए श्रपनी पुत्री संघमित्रा को तथा बोधि वृक्ष की एक शाखा लंका भेजे। श्रशोक द्वारा भिजवाई बोधि वृक्ष की शाखा श्रनुराधपुर के एक विहार में रोप दी गई, उससे उगा पेड़ श्राज भी विद्यमान है शौर वह संसार के प्राचीनतम वृक्षों में गिना जाता है। इसके साथ ही महेन्द्र शौर संघमित्रा द्वारा लंका में लगाई गई बौद्ध-धर्म की शाखा श्राज बोधि वृक्ष की भाँति विशाल बन गई है।

तीसरी शती ई० पूर्व से लंका में बौद्ध-धर्म का तेजी से प्रसार होने लगा। राजाओं ने उसे पूरा संरक्षण प्रदान किया। उस समय से यह उस देश का राष्ट्रीय धर्म है। उसे इस बात का श्रेय है कि उसने बौद्ध-धर्म की ज्योति को पिछले २,००० वर्षों में प्रतिकूल परिस्थितियों के प्रबल भंभावात में भी ग्रनविच्छन्न रूप से प्रदीप्त रखा है। महात्मा बुद्ध की जन्मभूमि-भारत में उनके धर्म का लोप हो गया, ग्रतः जब ग्रन्य देशों को इसका ग्रालोक पाने की ग्रावश्यकता हुई तो लंका ही उनका गुरु बना। यह स्मरण रखना चाहिए कि प्राचीन काल में संस्कृति का मूल ग्राधार धर्म ही था, उसी के साथ वर्णमाला, भाषा, माहित्य, कला, शिल्प ग्रादि मनुष्य को सुसंस्कृत ग्रौर सम्य बनाने वाली कलाए स्वतः पहुँच जाती थीं। बौद्ध-धर्म ने लंका को बाह्यी लिप तथा पालि भाषा प्रदान की, वहाँ वास्तु, चित्र, मूर्ति कलाग्रों का श्रीगणेश, विकास ग्रौर परिपाक किया, परस्पर संघर्ष करने वाली विविध जातियों में सांस्कृतिक एकता उत्पन्न करके उन्हें एक सूत्र में पिरोया। लंका में धर्म, साहित्य ग्रौर कला ग्रादि का ऐसा कोई क्षेत्र नहीं है, जहाँ भारत ने ग्रपना प्रभाव स्पष्ट रूप से ग्रांकित न किया हो।

#### उपरला हिन्द

मध्य-एशिया—तीसरी शती ई० पूर्व में ग्रशोक के समय से भारतीयों ने मध्य एशिया (चीनी तुर्किस्तान या सिंकियांग) में भारतीय बस्तियाँ बसाना शुरू कर दिया था। फाहियान के यात्रा-विवरण तथा इस प्रदेश की ग्राघुनिक खुदाइयों से यह प्रसीत होता है कि ईसा की पहली शतियों में भारतीय यहाँ फैल रहे थे ग्रौर पाँचवीं शती तक समूचा मध्य एशिया भारतीय बन चुका था। फाहियान के शब्दों में लोबनोर फील के पश्चिम की सब जातियों ने भारतीय धर्म ग्रौर भाषा को ग्रहण कर लिया

था। चीनी तुर्किस्तान का अधिकांश भाग महस्थल है, केवल दक्षिण और उत्तर में जिंदियों के किनारे कुछ शाद्वल प्रदेशों में बस्तियाँ बसी हुई हैं। दक्षिण में काशगर और यारकन्व तथा खोतन; उत्तर में कूचा, कराशहर और तुरफान प्रधान बस्तियाँ थीं। इनमें खोतन तथा कूचा ने चीन तक भारतीय संस्कृति के प्रसार में बड़ा महत्त्वपूर्ण भाग लिया, दक्षिण में खरोष्ट्री लिपि और प्राकृत का प्रचार था; उत्तर में बाह्मी लिपि और संस्कृत का।

तीसरी शती ई० तक खोतन बौद्ध-प्रमं का प्रसिद्ध केन्द्र बन चुका था। खोतन में तथा निया, चर्चन ग्रादि ग्रन्य दक्षिणी बस्तियों में उत्तर-पश्चिमी भारत से इतने ग्रिषक भारतीय ग्रा बसे थे कि यहाँ की राजभाषा प्राकृत ग्रौर राजलिप खरोष्ट्री हो गई, चीन की सीमा तक इसका प्रयोग होता था। इस प्रदेश से मिले ५०० के लगभग लेख छप चुके हैं ग्रौर ये यहाँ पर भारतीय संस्कृति के गहरे प्रभाव को सूचित करते हैं। यहाँ से मिले पत्रों में न केवल भीम, ग्रानन्दसेन, बुद्धघोष ग्रादि भारतीय नाम हैं किन्तु लेखहारक, दूत, चर, दिविर (लेखक) ग्रादि भारतीय सरकारी पद और संज्ञाएँ भी मिलती हैं। राजा को महाराज, देवपुत्र, प्रियदर्शन, देवमनुष्य से पूजित के विशेषण दिये गए हैं। राजाज्ञाएँ प्रायः इस वाक्य से प्रारम्भ होती हैं—महारायः लिहति (महाराजः लिखति)। मूर्त्ति ग्रौर चित्रकला के सब नमूने भारतीय ग्रादर्श पर हैं।

उत्तरी बस्तियों में कूचा प्रधान थी। इसे बौद्ध धर्म का केन्द्र बनाने का बहुत बड़ा श्रेय कुमारजीव नामक बौद्ध भिक्षु को है। यह एक भारतीय राज्य के मंत्री कुमारायण का बेटा था श्रीर माता ने इसे काश्मीर के महान् बौद्ध श्राचार्यों से शिक्षा दिलवाई थी। ३८३ ई० में चीनियों ने कूचा पर श्राक्रमण किया, वे कुमारजीव को पकड़कर ले गए, चीन के राजा ने इसका बड़ा सम्मान किया, इसे संस्कृत ग्रन्थों का चीनी अनुवाद करने का कार्य सौंपा। ४१२ ई० में अपनी मृत्यु तक ये ६८ ग्रन्थों का चीनी अनुवाद करने का कार्य सौंपा। ४१२ ई० में अपनी मृत्यु तक ये ६८ ग्रन्थों का चीनी अनुवाद करने के कार्य सौंपा। ४१२ ई० में अपनी मृत्यु तक ये ६८ ग्रन्थों का चीनी अनुवाद करने का कार्य सौंपा। ४१२ ई० में अपनी मृत्यु तक ये ६८ ग्रन्थों का चीनी अनुवाद करने का कार्य सौंपा। ४१२ ई० में अपनी मृत्यु तक ये ६८ ग्रन्थों को श्रीद्ध धर्म ग्रन्थों के अतिरिक्त प्रसिद्ध बौद्ध श्राचार्य श्रश्वघोप के दो नाटकों के भी इष्ट श्रंश मिले हैं। कूचा ग्रादि बस्तियों के राजा बौद्ध धर्म के भक्त थे, वे हरिपुष्प, सुवर्गापुष्प ग्रादि भारतीय नाम रखते थे। चौथी शती ई० में कूचा में ही बौद्ध मन्दिरों की संख्या दस हजार के लगभग थी।

चीन—चीन जनसंख्या की दृष्टि से दुनिया का पहला श्रीर क्षेत्रफल की दृष्टि से दूसरा देश है। भारत ने इतनी ग्रधिक जनसंख्या श्रीर इतने विस्तृत भू-खण्ड को अपनी संस्कृति के रंग में रंगा, यह वास्तव में उसके लिए बड़े श्रभिमान की बात है। चीन में बौद्ध धर्म का संदेश ले जाने का श्रेय कश्यप मातंग श्रीर धर्मरत्न नामक बौद्ध भिक्षुश्रों को दिया जाता है। सम्राट् मिंगती (५७-७६ ई०) ने इनके लिए राजधानी में पो-मा-सी नामक विहार बनवाया। इन धर्मदूतों ने यहाँ रहते हुए बौद्ध ग्रन्थों के

चीनी अनुवादों से इस महादेश की सांस्कृतिक विजय प्रारम्भ की । २१४ ई० तक बौद्ध भिक्षुग्रों द्वारा ३५० पोथियों का अनुवाद हो चुका था। १२०० वर्षों तक मारतीय विद्वान् अपार कष्ट भेलते हुए चीन जाकर संस्कृत ग्रन्थों का चीनी भाषान्तर करते रहे। जापानी विद्वान् नानजियों के मिगवंशीय त्रिपटक की प्रसिद्ध सूची में चीनी में अनूदित १६६२ संस्कृत ग्रन्थों का वर्णन है। इस सूची के छपने के बाद बीसियों ग्रन्य नये ग्रन्थ मिले हैं। 'सुखावती व्यूह', 'वज्जच्छेदिका' ग्रादि ग्रनेक ऐसे ग्रंच हैं जो भारत में लुप्त हो चुके हैं, इनका उद्धार चीनी अनुवादों से हो रहा है। ग्रस्व- धोष, नागार्जुन ग्रादि प्रसिद्ध बौद्ध दार्शनिकों की जीवनियों का ज्ञान भी हमें चीनी साहित्य से हुग्ना है।

२६५ ई० तक चीन में बौद्ध-धर्म का शनै:-शनै: प्रचार हुग्रा, तीसरी से छठी शताब्दी ई॰ तक यह वहाँ बड़ी तेजी से फैला। छठी शताब्दी ई॰ के प्रारम्भ में चीन के ब्रशोक कहे जाने वाले बू-ती (४०२-४४६ ई०)ने बौद्ध-धर्म को प्रबल राज-संरक्षणा दिया। कुछ बातों में वह मौर्य सम्राट् से भी म्रागे बढ़ गया। उसने म्रपने राज्य में न केवल प्राणि-वध बन्द कराया; किन्तु कपड़ों पर जानवरों के चित्रों की बुनाई त्तथा कढ़ाई भी राजाज्ञा द्वारा निषिद्ध ठहराई; क्योंकि कपड़ों की कटाई होने पर उनकी हत्या की सम्भावना थी। ऐसे कट्टर बौद्ध सम्राटों के प्रबल संरक्षण का यह फल हम्रा कि छठी शताब्दी में चीन में बौद्ध मन्दिरों की संख्या ३० हजार हो गई श्रीर २० लाख व्यक्ति बौद्ध पुरोहित बने। एक चीनी इतिहासिकार के शब्दों में उस समय तक प्रत्येक घर बौद्ध बन चुका था। इतने श्रधिक व्यक्ति भिक्षु बनते थे कि मजदूरों के श्रभाव में खेती का काम उपेक्षित हो रहा था। तांगवंश का समय (६१८-६०७ ई०) चीन में बौद्ध-धर्म का स्वर्ण-युग था। तांगवंशी सम्राटों की इस धर्म के प्रति भिक्त पराकाष्ठा तक पहुँची हुई थी। इसी वंश के समय में यूम्रान-च्वांग भारत आया और यहाँ से ६५७ पुस्तकों ले गया, उससे पहले फाहियान आदि त्तथा बाद में इत्सिंग प्रभृति सैंकड़ों श्रद्धालु चीनी भारत की तीर्थ-यात्रा करने धाये। £६४-६७६ के बीच में इनकी संख्या ३०० थी।

तेरहवीं शती में मंगोल सम्राटों ने बौद्ध-धर्म स्वीकार किया। मंगोलों द्वारा इसका प्रसार मंगोलिया, मंनूरिया भौर साइवेरिया में हुन्रा।

कोरिया तथा जापान—बौद्ध-धर्म चीन से कोरिया पहुँचा, पाँचवीं शती तक सारा कोरिया बुद्ध का उपासक बन चुका था। छठी शताब्दी में कोरिया के एक राजा ने जापानी सम्राट् के साथ मित्रता स्थापित करने के लिए उसे कुछ उपहार मेजे (५२२ ई०); इनमें बौद्ध-धर्म के ग्रन्थ तथा मूर्तियाँ भी थीं। इसके साथ ही एक पत्र में बौद्ध-धर्म स्वीकार करने का अनुरोध था। शुरू में जापान में इसका कुछ विरोध हुग्रा; किन्तु शीघ्र ही इसे राज-संरक्षण मिलने लगा। सम्राट् शोम्मू (७२४-७५६ ई०) ने श्रपार घन-राशि का व्यय करके बुद्ध की एक बहुत बड़ी काँस्य प्रतिमा बनवाई । यह दुनिया की विशालतम प्रतिमा है, इसकी ऊँचाई ५३३ फीट है । समूचे मध्यकाल में बौद्ध-धर्म को राजाग्रों का समर्थन मिलता रहा । १८६७ ई० तक जापान की श्रधिकांग उन्नति का श्रेय बौद्ध-धर्म ग्रौर भारतीय संस्कृति को ही था ।

तिब्बत—सातवीं शती में स्रोंगचन गम्पो ने छोटी-छोटी रियासतें जीतकर शक्तिशाली तिब्बत राष्ट्र का निर्माण किया । तिब्बत में बौद्ध-धर्म के प्रवेश कराने का श्रीय इसी राजा को है। इसने चीन तथा नैपाल के राजाओं की कन्याओं से विवाह किया। दोनों राजकुमारियाँ बौद्ध थीं स्त्रौर इन विवाहों का वास्तविक परिणाम तिब्बत ग्रौर बौद्ध-धर्म का पाणिग्रहण था। तिब्बत को वर्णमाला की ग्रावश्यकता थी, वह थोन संभोट नामक तिब्बती विद्वान् को काश्मीर भेजकर प्राप्त की गई, इसके ᢏ बाद भारतीय ग्रन्थों के ग्रनुवाद से वहाँ ग्रार्यावर्तीय संस्कृति का ग्रालोक फैलने लगा। श्राठवीं शती से तिब्बती राजाग्रों ने भारतीय विद्वानों को ग्रपने देश में बुलाना शुरू किया। बौद्ध-धर्म के कट्टर भक्त स्त्रिस्रोङ् (७४३-७८६ ई०) ने नालन्दा के स्राचार्य शान्तरक्षित को निमन्त्रित किया (७४७ ई०)। ग्राचार्य की ग्रायु उस समय ७५ वर्ष की थी। इस ग्रवस्था में उन्होंने धर्म-प्रचार के उत्साह में १६ हजार फीट ऊँचे दर्रे श्रीर दुर्गम घाटियाँ पार कीं। उदन्तपुरी (बिहार शरीफ) के श्रनुकरण पर तिब्बत में समये नामक पहला विहार बनवाने वाले यही थे, उन्होंने सर्वप्रथम कुछ तिब्बितयों को भिक्षु बनाया तथा बौद्ध ग्रन्थों का ग्रनुवाद किया। इसी समय काश्मीर के ग्राचार्य पद्मसंभव ने भारतीय तन्त्रवाद द्वारा तिब्बत में बौद्ध-धर्म को लोकप्रिय बनाया । १०२८ ई० में भ्राचार्य दीपंकर श्रीज्ञान तिब्बत गए, इन्होंने वज्रयान का प्रचार किया। मध्यकाल में तिब्बत में राजाग्रों की शक्ति क्षीण हो गई ग्रौर उनका स्थान विहारों ैं ने ले लिया। १४०० ई० से तिब्बत में लामावाद का उत्कर्प हुम्रा।

तिब्बत को ग्रसम्य ग्रौर बर्बर दशा से निकालकर सम्यता का पाठ पढ़ाने किवाला भारत ही था।

#### परला हिन्द

परले हिन्द ग्रथवा दक्षिण-पूर्वी एशिया में भारत ने न केवल ग्रपना सांस्कृतिक प्रसार किया, किन्तु ग्रनेक शक्तिशाली राज्यों ग्रौर साम्राज्यों की भी स्थापना की । यहाँ पहले इस प्रदेश के हिन्दू उपनिवेशों ग्रौर वस्तियों का उल्लेख किया जायेगा भीर बाद में सांस्कृतिक प्रभाव का ।

हिन्द-चीन के राज्य—हिन्द-चीन के प्रायद्वीप में भारतीयों के दो शक्तिशाली राज्य मीकांग नदी के मुहाने पर वर्त्तमान कम्बोडिया प्रान्त तथा अनाम में स्थापित हुए। कम्बोडिया प्रान्त में पहले तीसरी से सातवीं शती तक फूनान नामक हिन्दू राज्य प्रवल रहा और बाद में कम्बुज का उत्कर्ष हुए।। अनाम प्रान्त के हिन्दू राज्य का प्राचीन नाम चम्पा था। इसे समाप्त हुए ग्रभी कुल सवा सौ वर्ष हुए हैं। ये दार्जी राज्य डेढ़ हजार वर्ष से भी ग्रधिक काल तक टिके रहे।

फूनान—चीनी ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि फूनान में पहले जंगली जातियाँ रहती थीं, स्त्री-पुरुष नंगे घूमते थे। उन्हें सम्यता का पाठ पढ़ाने वाला हुएन-तीन या कौण्डिन्य नामक भारतीय ब्राह्मण था। इसने वहाँ की सोमा नामक नागी (नागों को पूजने वाली ग्राग्नेय जाति की कन्या) से विवाह किया ग्रीर ग्रपना राज्य स्थापि किया। १०० वर्ष तक इसके वंशज गद्दी पर बैठते रहे। इसके बाद ग्रन्तिम राजा को सेनापित फन-ये-मन राजा बना (२०० ई०)। इसने शिक्तशाली नौसेना द्वारा . ग्रनेक पड़ौसी राज्य जीते ग्रीर स्थाम, लग्नोस ग्रीर मलाया प्रायद्वीप के कुछ भागों पर प्रभुता स्थापित करके इस प्रदेश में पहला भारतीय साम्राज्य स्थापित किया। चौथी शि के के ग्रन्त में या पाँचवीं शताब्दी के प्रारम्भ में कौण्डिन्य नाम का दूस ब्राह्मण भारत से ग्राया ग्रीर प्रजा ने इसे राजा चुना। इसके एक वंशज जयवर्मा अपन्त से ग्राया ग्रीर प्रजा ने इसे राजा चुना। इसके एक वंशज जयवर्मा फूनान में शैव-धर्म की प्रधानता थी ग्रीर बौद्ध-धर्म का भी थोड़ा-बहुत प्रचार था। छठी शताब्दी के पूर्वीष्ट में कम्बुज के ग्रान्तमणों से फूनान का ग्रन्त हो गया।

कम्बुज—कम्बुज राज्य का मूल स्थान कम्बोडिया के उत्तरपूर्व में था। यू पहले फूनान के ग्रधीन था, छठी शताब्दी के प्रारम्भ में इसे श्रुतवर्मा ने स्वाधीन किया। स्वतन्त्र होने के बाद यह शिक्तशाली बना, किन्तु कम्बुज के ६७४ ईस्वी से द०२ ईस्वी तक के इतिहास पर ग्रभी तक ग्रन्थकार का पर्दा पड़ा हुग्रा है। इसके बाद कम्बुज का स्वर्ण्युग शुरू हुग्रा। इन्द्रवर्मा (८७७-८८६ ई०) का यह दावा था कि 'चम्पा प्रायद्वीप ग्रीर चीन के शासक उसकी ग्राजाग्रों का पालन करते हैं।' ग्रगला राजा यशोवर्मा (८८६-६०८ ई०) कई दृष्टियों से महत्त्वपूर्ण है। राजकवियों के शब्दों में वह 'द्वितीय मनु', परशुराम से भी ग्रधिक उदार, ग्रजुंन, भीम-जैसा वीर, सुश्रुत-सा विद्वान्, शिल्प, भाषा, लिपि ग्रीर नृत्य-कला में पारंगत था। यह यशोधरपुर (ग्रङ्कार थोम)का संस्थापक था। इसने भारतीय तपोवनों ग्रीर गुरुकुलों के ढंग पर कम्बुज राज्य में ग्राथमों की स्थापना की थी। इनका ग्रध्यक्ष कुलपित कहलाता था। इसका मुख्य कार्य ग्रध्ययन-ग्रध्यापन तथा ज्ञान की ज्योति को सदैव प्रज्वलित रखना था। कम्बुज में ये ग्राथम हिन्दू-संस्कृति के प्रधान गढ थे।

ग्यारहवीं शती से कम्बुज का अभूतपूर्व उत्कर्ष हुआ। जब भारत में महमूद गजनवी और शहाबुद्दीन गोरी के म्राकमणों से हिन्दू राज्य विघ्वस्त हो रहे थे, उस समय कम्बुज का साम्राज्य बंगाल की खाड़ी से चीन सागर तक विस्तीर्ण हो रहा था। जिस समय उत्तर भारत में मुस्लिम आकान्ताओं द्वारा मन्दिरों का विनाश हो रहा था, उस समय कम्बुज में अङ्कोर के विश्व-विख्यात मन्दिर बन रहे थे सूर्यवर्मा द्वितीय (११४३-४५) ने अङ्कोरवत का तथा जयवर्मा सप्तम (११८९१२०० ई०) ने अङ्कोर थोम का निर्माण कराया। इसके बाद कम्बुज का हास होने लगा, पहले वह स्याम से पद-दिलत हुग्रा ग्रीर उन्नीसवीं शती में फ्रांस के अधीन हुग्रा।

चम्पा-वीतनाम (हिन्द-चीन) में दूसरा हिन्दू राज्य चम्पा था। यह पिछली शती में १८२२ ई० तक बना रहा। १८०० वर्ष तक ग्रायंत्राण चम्पा निवासी ग्रपनी स्वतन्त्रता के लिए चीनियों, ग्रनामियों, मंगोलों तथा कम्बुजवासियों से जूभते रहे। इनका पहला ऐतिहासिक राजा श्रीमार माना जाता है। इसका राज्य-काल दूसरी शती ई० का अन्तिम भाग है। इसके आरम्भिक राजाओं में धर्ममहाराज श्री भद्रवर्मा (३८०-४१३ ई०) ग्रीर गंगाराज (४१३-४१५ ई०) हैं। पहला राजा शिव का परम भक्त तथा 'चतुर्वेदज्ञाता' था; उसने भद्रेश्वर स्वामी के नाम से मिसोन में शिव का मन्दिर बनवाया। दूसरे राजा के समय ग्रान्तरिक भगड़े काफी बढ़ गए ग्रीर वह राज-पाट छोडकर अपना अन्तिम जीवन गंगा के तट पर बिताने के लिए भारत चला म्राया । भद्रवर्मा का चारों वेदों का ज्ञाता होना तथा गंगाराज की तीर्थ-यात्रा चौथी-पाँचवीं श० में चम्पा पर गहरे भारतीय प्रभाव को सूचित करते हैं। दसवीं शती तक चम्पा पर क्रमशः गंगाराज के वंशजों तथा पाण्डुरंग (७५८-८६० ई०) ग्रौर भृगुवंश (८७०-६७२ ई०) के राजाओं ने शासन किया। ये सत्र हिन्दू-धर्म के कट्टर भक्त थे, नये-नये मन्दिरों की स्थापना करके, उन्हें खुब दान देते थे। चम्पा में भारतीय साहित्य का गम्भीर ग्रध्ययन होता था। इन्द्रवर्मा तृतीय (१११-१७२ ई०) को एक ग्रमिलेख में पट् दर्शन, बौद्ध दर्शन, काशिकावृत्ति सहित पाणिनीय व्याकरण, ग्रास्यान तथा शैवों के उत्तरकल्प का प्रकाण्ड पण्डित बताया गया है। दसवीं शती से चम्पा पर उत्तर से ग्रनामियों के ग्राक्रमण शुरू हुए तथा इसका हास होने लगा। ग्रगले माठ सौ वर्ष तक चम प्रपनी स्वाधीनता के लिए लड़ते रहे। १८२२ ई० में जब श्रनामी ग्राक्रमणों का देर तक प्रतिरोध ग्रसम्भव हो गया तो ग्रन्तिम चमराजा स्वदेश छोड़कर कम्बुज चला गया श्रीर इस प्रकार मातभूमि भारत से सैकड़ों मील दूर, भारत से कुछ भी सहायता न पाते हुए डेढ़ हजार वर्ष तक प्रतिकूल परिस्थितियों और भीषण ब्राक्रमणों में स्वतन्त्रता की पूण्य-पताका को सदा ऊँचा रखने वाले गौरवपूर्ण हिन्दू राज्य का भ्रन्त हो गया।

मलाया द्वीप समूह (सुवर्ण द्वीप)—छठी द्या० ई० पू० से भारतीय व्यापारी इस प्रदेश में ग्राने लगे थे। पहली द्या० ई० से हमें भारतीय ग्रन्थों तथा विदेशी यात्रियों के विवरणों में इस बात के निश्चित संकेत मिलते हैं कि कॉलग-तट के दन्तपुर श्रादि बन्दरगाहों से विदेश जाने वाले भारतीय सुवर्णाद्वीप का श्रावासन करने लगे थे। वानै:-शनै: इन्होंने मलाया, जावा, सुमात्रा, बोर्नियो तथा बालि में हिन्दू राज्य स्थापित किये। हजार वर्ष तक इनकी सत्ता बनी रही। इस सहस्राब्दी में दो ऐसे ग्रवसर भी ग्राये जब सारा सुवर्ण द्वीप एक शासन-सूत्र में संगठित हुग्रा—पहली बार शैलेन्द्रकं श्रायोन ग्रीर दूसरी बार बिल्वतिकत (मजपहित) साम्राज्य के रूप में।

पन्द्रहवीं, सोलहवीं शती में इस्लाम ने यहाँ हिन्दू राज्यों का अन्त तथा भारतीय संस्कृति की समाप्ति की ।

शैलेन्द्र---मलाया प्रायद्वीप में पहली शती ई० में लिगोर में एक हिन्दू राज्य स्थापित हुम्रा, ईसा की पहली शितयों में हमें कलशपुर (उत्तरी मलाया या दिक्षणी बर्मा), कटाह (केदाह), कन-तोली (कडार मापेरक) ग्रादि मलाया के कई हिन्दू राज्यों का चीनी ग्रन्थों में वर्णन मिलता है; किन्तू इनका शृङ्खलाबद्ध इतिहास ज्ञात नहीं है। स्राठवीं शती से यह प्रदेश शैलेन्द्रों के विस्तत साम्राज्य का ग्रंग बना। ये सम्भवतः भारत के कलिंग प्रान्त से ग्राये थे, पहले इन्होंने दक्षिणी बर्मा ग्रौर उत्तरी मलाया जीता, फिर मलाया से सारे सुवर्ण द्वीप में ग्रपनी प्रभुता विस्तीर्ण की । इनका उत्कर्ष ७७५ ई० से गुरू हुमा, बारहवीं शती तक वे इस प्रदेश की प्रधान शिवत थे। ग्ररब यात्रियों ने उनके साम्राज्य की विशालता और वैभव के गीत गाए हैं। मसऊदी (६४३ ई०) के शब्दों में 'यहाँ का महाराजा ग्रसीम साम्राज्य पर शासन करता ं है ।..... ग्रधिकतम शीध्रगामी जहाज उसके वशवर्त्ती द्वीपों की परिक्रमा दो वर्ष में भी पूरी नहीं कर सकते ।' इब्न खुर्दादबेह (५४०-४५ ई०) के कथनानुसार राजा की दैनिक आय २०० मन सोना थी। ग्यारहवीं शती ई० में शैलेन्द्रों का दक्षिण भारत के चोलों के साथ संघर्ष हुम्रा। इससे इनकी शक्ति क्षीण हो गई। चौदहवी शती में उत्तर से स्यामियों तथा दक्षिण-पूर्व से जावा वालों ने हमले करके इस साम्राज्य का अन्त कर दिया । जिन शैलेन्द्रों की विजय-वैजयन्ती सुवर्णद्वीप के सैकड़ों टापुछों पर फहराती थी, जिनके चरणों में जावा, सुमात्रा, मलाया के राजाग्रों के मुकुट लोटते थे, ं उनका शासन मलाया के छोटे-से प्रदेश में ही रह गया। इनके ग्रन्तिम ग्रवशेष कडार (पेरक) के राजा ने १४७४ ई० में इस्लाम स्वीकार कर लिया।

जावा—इस द्वीप की स्थानीय दन्त-कथाएँ इसके उपनिवेशन का श्रेय पराशर, व्यास, पाण्डु ग्रादि भारतीयों को देती हैं। चीन इतिहासों के ग्रनुसार यहाँ दूसरी शती ई० में भारतीय राज्य स्थापित हो चुका था। १३२ ई० में जावा के राजा देववर्मा ने एक दूतमण्डल चीन भेजा। छठी शती ई० में पश्चिमी जावा में शासन करने वाले राजा पूर्णवर्मा के चार संस्कृत ग्रभिलेख मिले हैं। इनसे प्रतीत होता है कि जावा उस समय तक भारतीय संस्कृति को पूर्ण रूप से ग्रपना चुका था। जावा में पूर्णवर्मा के ग्रतिरिक्त ग्रन्य ग्रनेक छोटे हिन्दू राज्य भी थे। ग्राठवीं शती में शैलेन्द्रों का उत्कर्ष होने पर, ये सब उसके ग्रधीन हो गए, किन्तु ग्यारहवीं शती में उनकी शिवत क्षीण होने पर जावा में पहले किडरी (११०४-१२२२) ग्रीर फिर सिहसरी (१२२२-१२६२ ई०) का राज्य प्रवल हुगा। चौदहवीं शती में बिल्वतिवत साम्राज्य ने सैसेन्द्रों की भाँति समूचे सुवर्णद्वीप पर शासन किया, किन्तु पन्द्रहवी शती में इस्लाम के प्रसार से इसका ग्रपकर्ष हुगा। १५२२ ई० में जावा का राजा स्वधमं की रक्षा के लिए बालि के टापू में चला गया।

बालि—बाल द्वीप इस दृष्टि से विशेष रूप से उल्लेखनीय है कि सुवर्ण्द्वीप के ग्रन्य भागों में तो इस्लाम द्वारा भारतीय संस्कृति का ग्रन्त हो चुका है किन्तु बालि में यह ग्राज भी जीवित रूप में है। इस टापू में भारतीयों के ग्राने तथा राज्य स्थापित करने का श्रृह्खलाबद्ध इतिहास नहीं मिलता। छठी तथा सातवीं शती में यहाँ कौण्डिन्य नामक क्षत्रिय राजा राज्य करते थे ग्रौर बौद्धों के मूल सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय की प्रधानता थी। दसवीं शती में उग्रसेन, केसरी ग्रादि भारतीय नामधारी राजाग्रों ने शासन किया। जावा के साथ लगा होने से यह प्रायः जावा के ग्रधीन रहा। जब जावा के राजा ग्रपने देश की मुस्लिम श्राक्रमणों से रक्षा न कर सके तो वे बालि चले ग्राये ग्रौर यहाँ हिन्दू-धर्म की परम्परा ग्राज तक यथापूर्व बनी हुई है।

बोनियो — बकुलपुर या वारुण द्वीप (वोनियो) के सुदूरवर्ती टापू को हिन्दू आवासक चौथी शती ई० तक बसा चुके थे। इस द्वीप के कुतेई नामक स्थान से उपलब्ध चार अभिलेखों से यह ज्ञात हुआ है कि उस समय पूर्वी बोनियों में मूलवर्मा नामक भारतीय राजा शासन करता था। वह हिन्दू संस्कृति का परम भक्त था। उसने 'बहुसुवर्ग्गक' नामक यज्ञ करके ब्राह्मणों को बीस हजार गौएँ तथा अन्य बहुत सा दान दिया था। १६२५ ई० में मध्य तथा पूर्वी बोनियों में पुरातत्त्वीय अनुसन्धान से महादेव, नन्दी, कार्तिकेय, गगोश, अगस्त्य, ब्रह्मा तथा स्कन्द की मूर्त्तियाँ मिली हैं। बोनियों के निकटवर्त्ती सेलीबीज टापू में बुद्ध की सुविशाल पित्तल प्रतिमा पाई गई है। ये सब अवशेष इन द्वीपों में भारतीय संस्कृति के गहरे और व्यापक प्रभाव को सूचित करते हैं।

सांस्कृतिक प्रभाव — जब भारतीयों ने दक्षिण-पूर्वी एशिया में प्रवेश करके अपने उपनिवेश और राज्य स्थापित किये, उस समय यह भूखण्ड बर्बर जातियों द्वारा आवासित था। यहाँ के निवासी जंगली, असम्य और बड़े खूँ स्वार थे। हिन्दू आवासकों ने इन्हें अपने धर्म, वर्णमाला, भाषा, साहित्य, सामाजिक रीति-रिवाज, आचार-विचार, नैतिक व राजनैतिक आदर्श, मूर्ति, वास्तु आदि कलाओं की शिक्षा देकर सम्य बनाया। जीवन का शायद ही कोई पहलू ऐसा बचा हो, जो उनके प्रभाव से अछूता रह पाया हो।

सुवर्ण द्वीप के आवासन का श्रेय हिन्दू राजकुमारों और ब्राह्मणों को है, अतः यहाँ शैव और वैष्णव धर्मों की प्रधानता रही। बोनियों से मिली हिन्दू-देवताओं की प्रतिमाश्रों का ऊपर उल्लेख किया जा चुका है। जावा से शिव, विष्णु, लक्ष्मी, गरुड़ की सैकड़ों मूर्तियाँ मिली हैं। प्रसिद्ध पुरातत्त्वज्ञ काफोर्ड ने जावा के सम्बन्ध में लिखा था कि पुराणों का शायद ही कोई ऐसा देवता हो, जिसकी प्रतिमा जावा में न पाई गई हो। इस समय भी बालि के शिल्पी इन्द्र, विष्णु, कृष्ण की मूर्तियाँ बनाते हैं। यहाँ के निवासी भारतीय विधि से दुर्गा तथा शिव की पूजा करते हैं। कर्म-काण्ड और पूजा-पद्धात बिलकुल हिन्दू है। इसमें जल-पात्र, माला, कुशा, तिल, घृत, मधु, श्रक्षत, घृप, दीप, घण्टी ग्रौर मन्त्रों का प्रयोग होता है; जातकर्म, नामकरण, विवाह, ग्रन्त्येष्टि ग्रादि हिन्दू संस्कारों का प्रचार है। वर्ण-व्यवस्था, सवर्ण विवाह तथा सती प्रथा की पद्धित प्रचलित है। वर्तमान समय में बालि में दिखाई देने वाला यह हिन्दू प्रभाव प्राचीन काल में समूचे सुवर्णद्वीप में विस्तीर्णथा।

इस प्रभाव की पुष्टि साहित्य ग्रीर कला से भी होती है। सुवर्णद्वीप में सर्वत्र अबाह्मी वर्णमाला ग्रीर सस्कृत भाषा का प्रसार था। चम्पा से ७० तथा कम्बुज से ३०० के लगभग संस्कृत के शिलालेख मिले हैं। ये संस्कृत काव्यों की शैली का अनुसरण करते हुए, निर्दोष, लिलत, प्रौढ़ तथा प्रांजल भाषा में लिखे हुए हैं। इससे जात होता है कि इनके लेखकों का संस्कृत भाषा, ब्याकरण, पुराणों, काव्यों से प्रगाढ़ परिचय था। मन्दिरों में प्रतिदिन रामायण, महाभारत ग्रीर पुराणों के अबाज्य पाठ तथा कथाएँ होती थीं। धार्मिक साहित्य के साथ-साथ लौकिक साहित्य का भी ग्रनुशीलन होता था। कम्बुज के राजा यशोवर्मा ने पातंजल महाभाष्य पर टीका लिखी थी।

भारतीय धर्म श्रीर साहित्य के साथ सुवर्णंद्वीप में भारतीय कला का भी प्रसार हुशा। कम्बुज की मूर्ति-कला गुप्तयुगीन कला से प्रादुर्भूत हुई थी। किन्तु शनै:-शनैः श्रम्यास से शिल्पी इस कला में इतने प्रवीण हो गए कि उन्होंने 'पाषाणों में श्रमर काव्यों' की रचना कर डाली। कम्बोडिया तथा जावा के मन्दिरों में रामायण, महाभारत श्रीर हरिवंश पुराण के दृश्यों को मूर्तिकारों ने श्रपनी छेनियों से पत्थरों पर बड़ी सफाई श्रीर सफलता के साथ खोदा है। वास्तु कला का उच्चतम विकास श्रङ्कोर तथा बरबुड्र के श्रद्धितीय मन्दिरों में मिलता है। इस प्रकार के देवालय न भारत में पाये जाते हैं श्रीर न किसी दूसरे देश में। वे विश्व की श्रद्भुत, वस्तुश्रों में गिने जाते हैं तथा इन प्रदेशों में भारतीय संकृति के श्रमर स्मारक हैं।

पित्रस्मी जगत्—पिश्चमी जगत् में भारतीय संस्कृति का दक्षिण-पूर्वी एशियाजैसा ग्रधिक प्रभाव नहीं पड़ा। सम्भवतः ग्रशोक द्वारा पिश्चमी एशिया को भेजे
गए बौद्ध-प्रचारकों ने जंगलों में जाकर तुपस्या करने वाले वैराग्य ग्रौर समाधि पर
बल देने वाले ब्रह्मचयं व्रत के पालक ऐसनीज ग्रौर थेराप्यूट सम्प्रदायों पर प्रभाव
डाला। सिकन्दरिया में होने वाली हर्मीवाद, ग्रधिज्ञानवाद ग्रौर नव प्लेटोवाद नामक
विचारधाराग्रों ने भारतीय प्रदर्शनों से कुछ बातें ग्रहण कीं। दूसरी शती ई० पूर्व में
कृष्ण के उपासक भारतीयों ने फरात नदी के उपरले हिस्से में हिन्दू-मिन्दर स्थापित
किये। चौथी शती ई० में ईसाई-प्रचारकों ने इनका विघ्वंस किया। इस्लाम के
सूफीवाद पर बौद्ध-धमं ग्रौर वेदान्त का प्रभाव है। ग्रब्बासी खलीफाग्रों के प्रोत्साहन
से बगदाद में ग्रायुर्वेद, गणित, ज्योतिष ग्रादि विविध विज्ञानों के संस्कृत ग्रन्थों का

अरबी अनुवाद हुआ, अरबों ने भारत की दशगुणोत्तर अंक-लेखन-पद्धति के साथ इन विज्ञानों को यूरोप पहुँचाया। शल्य-कर्म की बहुत-सी बातों के लिए पश्चिमी जगत् भारत का ऋणी है।

उपसंहार — बृहत्तर भारत हमारे प्राचीन इतिहास की सबसे सुनहली कृतियों में से है। डेढ़ हजार वर्ष तक भारतीय विश्व के बड़े भाग की जंगली जातियों के बीच में बसकर उन्हें सम्यता श्रीर संस्कृति का पाठ पढ़ाते रहे। संसार में हजारों निर्दोष व्यक्तियों का खून बहाकर दिग्वजय करने वाले तथा विशाल साम्राज्य बनाने वाले सिकन्दर, सीजर, चंगेजखाँ, तैमूर श्रीर नैपोलियन-जैसे विजेताश्रों की कमी नहीं। किन्तु विश्व के इतिहास में भारत की सांस्कृतिक विजय से श्रधिक शान्तिपूर्ण, स्थायी, व्यापक श्रीर हितकर कोई दूसरी विजय नहीं हुई। "भारत ने उस समय श्राध्यात्मिक श्रीर सांस्कृतिक साम्राज्य स्थापित किए थे। जब कि सारा संसार बर्वरतापूर्ण कृत्यों में डूबा हुग्रा था। यद्यि श्राज के साम्राज्य उनसे कहीं प्रधिक विस्तृत हैं पर उच्चता की दृष्टि से वे इनसे कहीं बढ़-चढ़कर थे; क्योंकि वे वर्तमान साम्राज्यों की भाँति तोपों, वायुयानों श्रीर विषैली गैसों द्वारा स्थापित न होकर सत्य श्रीर श्रद्धा के श्राधार पर खड़े हुए थे।"

# मध्यकालीन संस्कृति

अवनित का भारम्भ-गुप्त युग भारतीय इतिहास की सर्वाङ्गीण सांस्कृतिक ·**समु**न्नति का स्वर्ग्य युग था; किन्तु राजपूत युग ग्रथवा मध्य-काल (५,४०-१५२६ ई०) में सर्वतोमुखी भ्रवनित शुरू हो जाती है। हमारे जातीय जीवन के सभी क्षेत्रों में प्रगति-्रशीलता, नवीनता, मौलिकता ग्रीर दृष्टिकोण की विशालता समाप्त हो जाती है, इनके स्थान पर मन्दता, प्रतिगामिता, शिथिलता और संकीर्गाता की प्रवृत्तियाँ प्रबल होने लगती हैं। प्राकृतिक नियम के अनुसार दो हजार वर्ष तक निरन्तर प्रगति करने के बाद, हमारा राष्ट्र थकान ग्रीर बुढ़ापे का ब्रनुभव करता है। शनै:-शनै: यीवन की कियाशीलता, उत्साह, साहस ग्रीर पराक्रम लुप्त हो जाते हैं, वृद्धावस्था की कट्टरता, वर्म-प्रेम, रूढ़ि-प्रियता ग्रीर ग्रनुदारता के गुण प्रबल होते हैं। धार्मिक क्षेत्र में धर्म का कर्मकाण्ड बढ़ना ग्रौर परलोकवाद की प्रधानता मध्य युग की मुख्य विशेषता थी । गुप्त युग तक भारतीय जीवन में 'ग्रर्थ' ग्रौर 'काम' तथा 'घर्म' ग्रौर 'मोक्ष' में सन्तुलन था, अन्य विश्वासों की प्रधानता नहीं थी, सामान्य हिन्दू का दैनिक जीवन व्रत, उपवास, पूजा-पाठ के नियमों से जटिल नहीं बना था। तिथि, वार, नक्षत्र, ग्रहों की बहुत कम महत्ता थी, जीवन को क्षणिक ग्रीर नश्वर मानकर उससे उपेक्षा नहीं की जाती थी। ६०० ई० के बाद के लेखों में प्राय: सांसारिक ऐश्वर्य ग्रौर समृद्धि की निःसारता पर बहुत बल दिया गया है, किन्तु गुप्त-युग तक ऐसी बात नहीं थी। राजनीतिक क्षेत्र में पहले युगों में भारतीय यूनानियों, शकों, कुशाणों तथा हणों को पराभूत करते रहते थे, किन्तु इस युग के अन्त में विदेशी आक्रान्ताओं को हराने की बात तो दूर रही, उत्तर भारत पर उनकी प्रभुता स्थापित हो ाती है। सामाजिक क्षेत्र में भी यही अवनित दिखाई देती है, पहले युगों में विदेशी जातियों को पचाने तथा भात्मसात् करने वाला हिन्दू-समाज इस समय तक ग्रपना पाचन-सामर्थ्य खो बैठता है, तुर्क भ्रौर मंगोल उसका भ्रंग नहीं बन पाते । बौद्धिक क्षेत्र में भ्रन्वेषण भ्रौर मीलिकता की प्रवृत्ति समाप्त हो जाती है, दार्शनिक अपना सारा पांडित्य पूराने ग्रन्थों की टीकाश्रों में तथा बाल की खाल निकालने में व्यय करते हैं। साहित्यिक क्षेत्र में पुरानी प्रसाद-गुण-सम्पन्न कालिदास भ्रादि महाकवियों की रचना का स्थान माघ भौर श्रीहर्ष की मलंकार-प्रधान काव्य-दौली ले लेती है। इस प्रकार सांस्कृतिक जीवन के सभी पहलुक्रों में नवीनता और प्रगतिशीलता का स्थान क्षीणता और हास के लेते हैं।

किन्तु यह क्षीणता सहसा ही प्रारम्भ नहीं हो गई; जवानी से बुढ़ापे का पिरवर्तन कई बरसों में होता है, हमारे रष्ट्र को इसमें कई शितयाँ लगीं। पूरे हजार वर्ष बाद हास की प्रवृत्तियाँ प्रधान हुई। किन्तु इस सहस्राब्दी के पूर्वार्घ में संस्कृति के प्रत्येक क्षेत्र में उत्कृष्ट कृतियों का निर्माण हुग्रा। मध्यकाल की कला में गुप्त-युग की नवीनता नहीं, किन्तु लालित्य ग्रौर भव्यता की दृष्टि से वे ग्रनुपम हैं। शंकर का अद्धैतवाद भी इसी युग की देन है। यहाँ मध्यकालीन समाज, साहित्य ग्रौर वैज्ञानिक उन्तित पर ही विशेष प्रकाश डाला जायेगा। संस्कृति के ग्रन्य ग्रंगों—धर्म, शासन तथा कला का वर्णन छठे, तेरहवें तथा चौदहवें ग्रध्यायों में हुग्रा है इसके साथ ही अद्येक क्षेत्र में सांस्कृतिक हास के कारणों की भी विवेचना की जायगी।

#### १. सामाजिक दशा

वर्ण-व्यवस्था-मध्यकाल के सामाजिक जीवन की सबसे बडी विशेषता आचीन वर्ण-व्यवस्था का वर्तमान जात-पाँत का रूप ग्रहण करना था। नदी का प्रवाह बन्द हो जाने से जैसे छोटे-छोटे जोहड़ बन जाते हैं, वैसे ही भारतीय समाज में प्रगति बन्द होने से विभिन्न जातियाँ बन गईं। सामाजिक ऊँच-नीच के जितने दरजे वे उन्होंने ग्रपने कुल गिन लिये, इनमें शादी-ब्याह का दायरा हमेशा के लिए सीमित कर लिया गया। इस प्रकार जातियों के बन जाने से हिन्दू-समाज की पूरानी पाचन शक्ति ग्रीर सात्म्यीकरण (Assimilation) की प्रवृत्ति लगभग समाप्त हो गई। जैसे पहले उसमें विदेशी जातियाँ आकर मिलती रही थीं, अब वैसा सम्भव न रहा। मध्य-युग में दो ऐसे बड़े उदाहरण हैं जिनमें हिन्दुश्रों ने विदेशियों को श्रपने में मिलाया । ११७८ ई० में शहाबुद्दीन गौरी को हराने के बाद गुजरातियों ने उसकी फौज का बड़ा श्रंश कैंद कर लिया। कैंदियों को हिन्दू बनाकर अपनी जातियों में मिला लिया। तेरहवीं सदी में मंगोल-वंशीय ब्रहोम ब्रासाम में ब्राये, वे धीरे-धीरे हिन्दू-समाज में 'धुल-मिल गए। यह सब पुराने पाचन-सामर्थ्य से हुन्ना, किन्तु साघारण रूप से हिन्दू-समाज जाति के बन्धन कडे करके उसमें नये तत्त्वों का प्रवेश रोक रहा था। यें बन्धन प्रधान रूप से खान-पान, पेशे और विवाह के थे। पहले दो बन्धनों में भर्मी तक काफी लचकीलापन था और तीसरा बन्धन तेरहवीं शती से सुदृढ़ होने लगा। माजकल अपनी जाति और बिरादरी में लान-पान होता है किन्तु 'व्यास-स्मृति' के अनुसार नाई, दास, ग्वाले वंश-परम्परागत मित्र के शूद्र होने पर भी इनके साथ साने में कोई दोष न था। पेशे की ग्राजादी भी इस समय तक काफी बनी हुई थी, स्मृतियों में बाह्मणों को कृषि करने तथा विशिष्ट अवसरों पर बाह्मण तथा वैश्य को शस्त्र ग्रहण करने का भी अधिकार दिया गया है। क्षत्रिय केवल तलवार ही नहीं चलाते थे, किन्तुं नेखनी द्वारा गहत्त्वपूर्ण नवीन रचनाएँ भी प्रस्तुत करते थे । चौहान राजा विश्वहराज

का 'हरकेलि नाटक' शिलाग्रों पर खुदा हुग्रा ग्राज भी उपलब्ध है, राजा भोज की विद्वत्ता जगत्प्रसिद्ध है, पूर्वीय चालुक्य राजा विनयादित्य गणित का बड़ा प्रकाण्ड पण्डित था, इसीलिए उसे गुणक कहते थे। वैश्य भी इस समय कृषि-कार्य छोड़कर ग्रन्य काम करते थे। उनके राज-कार्य करने, राज-मन्त्री होने, सेनापित बनने ग्रौर युद्धों में लड़ने के ग्रनेक उदाहरण मिलते हैं। वैश्यों ने दस्तकारी, कारीगरी ग्रादि के प्रायः सभी कार्य छोड़ दिए। हाथ के सब काम शूद्रों के पास चले गए।

जाति-भेद का सबसे जबर्दस्त बन्धन ग्रपनी ही जाति में विवाह का नियम है, यह इस युग में शनै:-शनै: कठोर हुग्रा। प्रारम्भ में सवर्ण विवाह श्रेष्ठ समभा जाने पर भी ग्रन्य वर्णों से विवाह का नियम प्रचलित था। पहले यह बताया जा चुका है कि बाह्मण के लिए क्षत्रिय वैश्य-कन्याग्रों के विहित होते हुए भी शूद्र-कन्या से पाणिग्रहण निषद्ध समभा जाता था, किन्तु फिर भी समाज में इसका प्रचलन था। सातवीं शती में महाकिव बाण ने शूद्र स्त्री से उत्पन्न हुए ब्राह्मण के पुत्र ग्रपने पारश्व भाई का उत्लेख किया है। इस समय के ग्रभिलेखों में ग्रनेक प्रतिलोम (उच्च वर्ण के पुत्र का हीन वर्ण की स्त्री के साथ सम्बन्ध) विवाहों का वर्णन मिलता है। ब्राह्मण-किव राजशेखर ने चौहान-कन्या ग्रवन्ति सुन्दरी से विवाह किया था। बारहवीं शती तक ऐसे विवाह बहुत होते थे। तेरहवीं शती से निबन्धकारों ने ग्रसवर्ण विवाह को किलवर्ण (किलयुग में निषद्ध) कहकर उसकी निंदा करनी शुरू की। 'स्मृति-चन्द्रिका' (१२००-१२२५) ने इसमें पहल की। 'हेमाद्रि' (१२६०-७७) ने भी इनका विरोध किया। बाद में रघुनन्दन व कमलाकर ने भी इसे किलकाल में निषद्ध ठहराया ग्रौर वह व्यवस्था हिन्द्र-समाज में सर्वमान्य हो गई।

किन्तु यह बात ष्यान देने योग्य है कि बाद में हिन्दू-विवाह में वर्ण की ही नहीं, किन्तु उपजाित की समानता भी आवश्यक समभी जाने लगी। शास्त्रों में इसका कहीं उत्लेख नहीं। इनमें प्रधान रूप से वर्णों तथा कुछ संकर जाितयों का वर्णन है किन्तु बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य की अवान्तर जाितयों का कहीं संकेत नहीं। ६०० ईस्वी से १००० ई० तक बाह्मण विभिन्न जाितयों में नहीं बेंटे थे, उनमें शाखा और गोत्र का ही भेद था। ग्यारहवीं श० से इनमें प्रदेश तथा पेशे के आधार पर भेद किए जाने लगे। दिवेदी, चतुर्वेदी, पाठक, उपाध्याय आदि पेशों के तथा माथुर, गौड़, सारस्वत, औदीच्य आदि प्रादेशिक भेदों को सूचित करने वाली बाह्मण उपजाितयाँ बनने लगीं। इनका अनुकरण क्षत्रियों और वैश्यों ने भी किया। उपजाितयाँ बनाने और उनके अन्दर शादी करने का नियम संकामक रोग की तरह समाज के सब वर्गों में फैल गया। उत्तर भारत के भंगियों में ही इस समय १,३५६ उपजाितयाँ ऐसी हैं जो आपस में विवाह नहीं करतीं। हिन्दू समाज ३,००० उपजाितयों में बेंट गया। इस प्रसंग में बात-पाँत के गुण-दोष की विवेचना उचित जान पड़ती है।

वर्ण ध्यवस्था का उद्देश्य तथा गुण-प्राचीन काल की वर्णा-व्यवस्था उसके म्राधृतिक रूप जात-पाँत से सर्वथा भिन्न थी। यह समाज के विभिन्न वर्गों में सामंजस्य ग्रौर समन्वय स्थापित करने का सुन्दर उपाय था। प्राचीन भारतीय समाज में उच्च भ्राध्यादिमक तत्त्व-चिन्ताग्रों में तल्लीन रहने वाले ब्राह्मणों से लेकर नितान्त असम्य, जंगली जातियों तक - सभी प्रकार की विभिन्न संस्कृतियों वाले वर्ग थे। भारतीय दर्शन में विचारकों ने जिस प्रकार श्रद्धैतवाद द्वारा बहुत्व में एकत्व ढुँढ़ा था, उसी प्रकार उन्होने समाज के नाना वर्गों में एकता का तत्त्व ढुँढ़ने के लिए वर्ण-व्यवस्था की कल्पना की। समाज के छोटे-बड़े सभी वर्ग एक ही विराट् पुरुष के विभिन्न ग्रंग माने गए, ब्राह्मण उसके मुख थे, क्षत्रिय भुजाएँ, वैश्य जंघाएँ तथा शुद्र पैर। यह विभाग कार्यपरक थर, जन्ममूलक नहीं था। यह भी समफ लेना चाहिए कि यह शास्त्रकारों की एक ग्रादर्श कल्पना ही थी, वास्तविक स्थिति नहीं। किन्तु इस 🦒 कल्पना द्वारा उन्होंने प्राचीन भारत के पृथक् श्राचार-विचार, विभिन्न पूजा-पद्धति,. धर्म-कर्म तथा नस्ल वाले विविध वर्गों को एक विशाल समाज का ग्रंग बनाकर उनमें . गहरी सांस्कृतिक एकता का बीजारोपण किया, उनमें एकान्भृति की भावना उत्पन्न करके उन्हें एक सूत्र में पिरोया। आयों के सामने विविध जातियों का प्रश्न हल करने के तीन उपाय थे। पहला तो यह कि इन्हें विकास के लिए बिलकुल स्वतन्त्र छोड़ दिया जाता । इससे भारत की सांस्कृतिक एकता न बनने पाती । यूरोपीय राष्ट्रीं की भाँति यहाँ भी जातीय विद्वेष से कलुपित रक्त-रंजित भीषण गृह-युद्ध होते रहते। यूरोप में धर्म और संस्कृति की समानता होने से यूरोपियन एकता का श्राधार विद्यमान हैं, फिर भी वह योद्धा राष्ट्रों का समूह-मात्र है। भारत की विभिन्न जातियों में एकता लाने का दूसरा उपाय शक्ति का प्रयोग, दमन श्रौर विरोधी तत्वों का उच्छेद था। भारतीय विचारक स्वभावत: सिहन्ए थे, उन्हें यह हिंसक उपाय पसन्द नहीं था। ग्रतः उन्होंने ऐसा तीसरा उपाय ढुँढा, जिसमें प्रत्येक वर्ण ग्रौर व्यक्ति को पूरी वैयक्तिक स्वतन्त्रता देते हुए उसे विराट् समाज का ग्रंग माना गया । शुरू में वर्ण-🖴 व्यवस्था का संगठन बहुत ही लचकीला था सब ग्रपने को एक ही समाज का ग्रंश मानते थे; ग्रतः उनमें उग्र वर्ग-संघर्ष नहीं हुए। भला एक ही शरीर के ग्रंग हाथ, पैर भीर पेट ग्रापस में कैसे लड़ सकते थे ? इसमें कोई संदेह नहीं कि ''ग्रपने सर्वोत्कृष्ट स्प में वर्ण-व्यवस्था एक विशाल देश में निवास करने वाले तथा विभिन्न विचार, विश्वास ग्रीर नस्ल रखने वाले विविध वर्गों को एक सूत्र में पिरोने का सफलतम प्रयत्न था।"

जात-पांत की हानियां—िकन्तु जब वर्ण-व्यवस्था ने कर्म-मूलक के स्थान पर जन्म-मूलक रूप धारण किया, उसमें पुराना लचकीलापन न रहा तो वह अन्ततोगत्वा देश के लिए वरदान की अपेक्षा अभिशाप अधिक सिद्ध हुई। प्रारम्भ में यह अवस्य कुछ लाभप्रद थी। मध्यकाल में इसका प्रधान कार्य हिन्दू-धर्म और समाज की रक्षा था। मुस्लिम आक्रमणों में इसने जबदंस्त ढाल का काम किया। भारत के अविरिक्त

अभिस्न, ईराक, ईरान भ्रादि जिन देशों में इस्लाम गया, उसने सर्वत्र पुरानी जातियों की भ्रात्मसात् करके उन्हें हजरत मुहम्मद का अनुयायी बना डाला, किन्तु भारत में उसे ऐसी सफलता नहीं मिली। इसका प्रधान कारण जाति-भेद की किठोर व्यवस्था थी। जाति-भेद का यह उज्ज्वलतम पहलू है कि उसने हिन्दू जाति को नष्ट होने से बचा लिया।

जात-पाँत के दुष्परिणाम—किन्तु इसके साथ हीं हमें जात-पाँत द्वारा होने वाले दुष्परिणामों स्रौर हानियों से भी स्रपनी दृष्टि स्रोफल नहीं करनी चाहिए।

इसका पहला दुष्परिणाम हिन्दू जाति को निर्बल तथा राष्ट्रीय एकता को अग्रसम्भव बना देना है। इसने हिन्दू-समाज को तीन हजार हिस्सों में बाँटकर बिलकुल दुर्बल बना दिया है, यह जातीय एकता और संगठन के मार्ग में जबर्दस्त बाघा है। संयुक्तप्रान्त का एक ब्राह्मण अपने गाँव के किसान या चमार की अपेक्षा बिहार या वंगाल के दिज से अधिक एकात्मकता और सहानुभूति रखता है। बिरादिरयाँ और अज्ञातियाँ प्रायः अपने क्षुद्र संगठनों से ऊपर नहीं उठ सकतीं।

दूसरी हानि देश की अपार प्रतिभा का उपयोग न होना तथा कला-कौशल का हास है। जन्म-मूलक वर्ण-व्यवस्था में निचली जातियों के ऊपर उठने का कोई अवसर नहीं रहता, वे उठने का प्रयत्न ही नहीं करतीं। न जाने, इससे देश की कितनी प्रतिभा धूल में मिलती रही हैं। दूसरे देशों में एक किसान का लड़का गारफील्ड अमरीका के राष्ट्रपति पद पर पहुँच सकता है, अपनी तूलिका द्वारा रैफल और माइकेल एञ्जलो की भाँति उच्चतम सम्मान पा सकता है, "निम्नतम शिल्पी अपनी प्रतिभा और अध्यवसाय के बल पर वाट या स्टीवन्सन बन सकता है, किन्तु भारत में वह रूढ़ि की लौह श्रुष्ट्वलाओं से बँघा हुआ है।" इसलिए गुप्त युग के बाद शिल्पियों ने कोई नया आविष्कार या कल्पना नहीं की, केवल पुरानी लीक ही पीटते रहे। हाथ के कामों को जब से नीची जातियों का पेशा माना जाने लगा, हस्त-कौशल की अवनित होने लगी।

तीसरा दुष्परिणाम बृहत्तर भारत में सांस्कृतिक प्रसार के गौरवपूर्ण कार्य का ज्ञान्त था। जात-पाँत ने विदेश तथा समुद्र-यात्रा को पाप बता डाला। जिनके पूर्वजों ने विशाल महासागर पार करके दक्षिणपूर्वी एशिया की जंगली जातियों के बीच बैठकर और उनसे वैवाहिक सम्बन्ध करके भारत का सांस्कृतिक प्रसार किया था, वही भव अपने घर से निकलने में डरने लगे।

चौथा दुष्परिणाम दृष्टिकोण की संकीर्णता श्रौर मिथ्याभिमान था। मध्य युग में प्रत्येक जाति श्रपने को सर्वोच्च समभती थी; उसकी दृष्टि सदैव श्रपने हित-साधन की ही होती थी। श्रन्य जातियों को वह तिरस्कार श्रौर घृणा की दृष्टि से देखती थी। प्यारहवीं जाती में श्रलवेकनी ने हिन्दुश्रों की संकीर्ण मनोवृत्ति का एक सुन्दर चित्र स्वींचते हुए लिखा था—"हिन्दुश्रों की सारी कट्टरता का शिकार विदेशी जातियां होती. हैं। वे उन्हें म्लेच्छ श्रौर श्रपवित्र कहते हैं। उनके साथ किसी प्रकार का विवाह या उठने-बैठने, खाने-पीने का कोई सम्बन्ध नहीं रखते, वे समभते हैं कि इससे वे भ्रष्ट हो जायेंगे।"

हिन्दुग्रों की इस संकीर्ण मनोवृत्ति का पाँचवाँ परिणाम यह हुग्रा कि ग्रन्य देशों से उनका सम्बन्ध-विच्छेद हो गया, वे दूसरे देशों के वैज्ञानिक तथा रण-कला-सम्बन्धी ग्राविष्कारों ग्रौर प्रगित से ग्रपरिचित रहने लगे ग्रौर मध्य युग में वे मुस्लिम ग्राकमणों का सफल प्रतिरोध नहीं कर सके। संकीर्णता ने न केवल उनके बौद्धिक विकास में ही बाधा डाली, किन्तु उनमें महत्त्वाकांक्षा ग्रौर उत्साह बिलकुल समाप्त कर दिया। पहले वे शत्रुग्रों से पराभूत होने पर भी उन्हों ग्रपने देश के बाहर धकेल देते थे, ग्रब उनके बार-बार हमला करने पर भी उन्होंने उनके देश पर ग्राकमण नहीं किया। कुमारगुप्त वंक्षु (ग्रामू) के तीर पर हूणों से लड़ा था, किन्तु पृथ्वीराज के लिए मुहम्मद ग़ोरी की राजधानी ग़ोर पर ग्राक्रमण करना ग्रचिन्तनीय कल्पना थी। ग्रपने देश के बाहर कदम रखते ही म्लेच्छों के सम्पर्क से जाति ग्रौर धर्म भ्रष्ट होने का डर था।

जाति-भेद का छठा दुष्परिणाम ग्रस्पृश्यता थी। उच्च जातियों ने जात्यिभमान के कारण ग्रस्पृश्य जातियों का घोर उत्पोड़न किया, उन्हें मानवीय श्रधिकारों से वंचित रखा, उनके साथ भीषण दुर्व्यवहार किया। इससे उन्होंने श्रपनी जाति को ही नुकसान पहुँचाया।

जात-पाँत का सातवाँ दुष्परिणाम प्रपनों को पराया बनाना तथा प्रपनी जाति को क्षीण करना था। जिससे एक बार कोई भूल हो गई, वह हिन्दू समाज से सदा के लिए बहिएकृत कर दिया गया। विधर्मी प्रचारकों ने इसका पूरा लाभ उठाया, उच्च वर्णों से पीड़ित दिलत जातियों को मुसलमान और ईसाई बनाया। पहले इस देश में १०० प्रतिशत हिन्दू थे, बीसवीं शती में ६५ प्रतिशत ही रह गए। हम ग्रात्म-सन्तोष के लिए भले ही यह दावा करें कि भारत में हिन्दु भों की बहुसंख्या है, किन्तु यह बिलकुल थोथी और भ्रान्त गर्वोक्ति है। "वास्तव में हिन्दू समाज ग्रापस में लड़ते हुए अल्पसंख्यक समुदायों का कोई तीन हजार जातियों और उपजातियों का—जो सब भोजन और विवाह के विषय में एक दूसरे को ग्रस्पृश्य समभती हैं—एक प्रतिक्षण विशीर्यमाण ढेर है। वर्तमान रूप में जाति-भेद के रहते हुए भारत में सच्ची राष्ट्रीय एकता, समानता और प्रजातन्त्र की भावना उत्पन्न नहीं हो सकती।"

स्त्रियों की स्थिति—गुप्त युग की भाँति मध्य काल में भी उच्च कुलों की स्त्रियों की स्थिति संतोषजनक थी, किन्तु साधारण कुलों में उनकी दशा निरन्तर अवनत हो रही थी। कुलीन परिवारों की स्त्रियां वेदाध्ययन से वंचित होने पर भी लौकिक साहित्य और दर्शन का अच्छा अभ्यास करती थीं। हर्ष की बहन राज्यश्री को बौद्ध-सिद्धान्तों की शिक्षा देने के लिए दिवाकर मित्र नामक पंडित नियुक्त किया गया था। मंडन मिश्र की प्रकाण्ड विद्धी पत्नी ने दार्शनिक शिरोमणि श्री शंकराचार्य को भी

निरुत्तर कर दिया था। प्रसिद्ध किव राजशेखर की पत्नी स्रवन्तिसुन्दरी भी प्रसिद्ध पंडिता थी। उसने प्राकृत किवता में प्रयुक्त होने वाले देशी शब्दों का कोश बनाया, इसमें प्रत्येक शब्द के प्रयोग के उसने स्वरिवत उदाहरण दिये हैं। उस समय सरस्वती के क्षेत्र में नर-नारी की योग्यता तुल्य मानी जाती थी। राजशेखर के शब्दों में— "पुरुषों की तरह स्त्रियाँ भी किव होती हैं। संस्कार तो स्नातमा में होता है, वह स्त्री या पुरुष के भेद की अपेक्षा नहीं करता। राजाओं और मंत्रियों की पुत्रियाँ, वेश्याएँ, कौतुकियों की स्त्रियाँ, शास्त्रों में निष्णात बुद्धिवाली और कवियत्री देखी जाती हैं।" इस समय की स्त्री संस्कृत-किवयों में कुछ के नाम ये हैं— इन्दुलेखा, मारूला, मोरिका, विज्जित, शीला, सुभद्रा, पद्मश्री, मदालसा और लक्ष्मी। स्त्रियों को गणित-जैसे क्लिष्ट विषयों की भी शिक्षा दी जाती थी। भास्कराचार्य (बारहवीं शती का स्रित्तम भाग) ने स्रपनी पुत्री लीलावती को गणित का स्रध्ययन कराने के लिए लीलावती ग्रन्थ लिखा। स्त्रियों को लित कलाओं की शिक्षा तो विशेष रूप से दी जाती थी। राज्यश्री को संगीत, नृत्य सिखाने का प्रबन्ध किया गया था। हर्ष द्वारा लिखित 'रत्नावली' में रानी का वर्त्तिका (बुश) से रंगीन चित्र बनाने का वर्णन है, इसी नाटक में रानी को नृत्य, गीत, वाद्यादि के विषय में परामर्श देने वाली बताया गया है।

लित कलाग्रों के ग्रितिरक्त, कुछ स्त्रियों ने उस समय शासन-प्रबन्ध तथा रण-कला-जैसे पुरुषोचित कार्यों में भी ग्रपनी पदुता प्रदिशत की । दक्षिण के पिरुचमी सोलंकी राजा विक्रमादित्य की वहन श्रक्कादेवी वीर प्रकृति की थी श्रौर राज-कार्य में प्रवीण थी, वह चार प्रदेशों की शासिका थी, एक ग्रिभिलेख से ज्ञात होता है कि उसने गोकागे (गोकाक जि० बेलगाँव) के किले पर घेरा डाला था। स्त्रियों में पर्दा-प्रथा का व्यापक प्रचार नहीं था।

समाज में विधवाग्रों का विवाह शनैं:-शनैं: बन्द हो रहा था। ग्रलवेरूनी ने लिखा है कि एक स्त्री दूसरी बार विवाह नहीं कर सकती। विधवाएँ उस समय या तो तपस्विनी का-सा जीवन व्यतीत करती थीं या सती हो जाती थीं। गुप्त युग में सती होने की केवल एक ही ऐतिहाँ सिक घटना मिलती है, किन्तु इस युग में इसके अनेक उदाहरण हैं। हफं की माता यशोवती ने चितारोहण किया था, हफं की बहन राज्यश्री भी ग्रांग्न में कूदने के लिए तैयार थी, किन्तु भाई ने उसे रोक लिया। इस काल के ग्रान्ति भाग में सती-प्रया का प्रसार ग्राम्क तेजी से होने लगा।

साधारण स्त्रियों की पराधीनता और परवशता इस काल में निरन्तर बढ़ती चली गई, दाम्पत्य अधिकारों में विषमता आने लगी और नारी का दर्जा गिरता गया। बाल-विवाह का प्रचलन और स्त्रियों को वेदाध्ययन का अधिकार न होने से सूदों के समान समका जाना इस दुरवस्था के प्रधान कारण थे। इसी समय यह सिद्धान्त सर्वमान्य हुआ कि स्त्री सदैव परतन्त्र रहनी चाहिए, उसे दुःशील और काम- वृत्त पति की भी सेवा करनी चाहिए, मौर्यकाल में पति पत्नी को तीन बार से अधिक

हाथ या खपच्ची से नहीं पीट सकता था। किन्तु ग्रव यह घारणा प्रबल हुई—''ढोल, गवार, शूद्र, पशु, नारी; ये सब ताडुन के ग्रधिकारी।''

## २. साहित्य

इस समय संस्कृत साहित्य के लगभग सभी श्रंगों की उन्नित हुई। श्रनेक प्रसिद्ध दार्शिनकों, किवयों तथा लेखकों ने इस काल को श्रलंकृत किया, किन्तु दार्शिनकों में धर्मकीत्त, शान्तरिक्षत और शंकर के बाद पहले की-सी मौलिकता और ताजगी समाप्त हो जाती है। नये विचार के स्थान पर बाल की खाल निकालने की प्रवृत्ति प्रबल होती है। किवता में सहज सौन्दर्य की बजाय श्रलंकारों की कृत्रिम शैली प्रधान हो जाती है। कानून के क्षेत्र में नई स्मृतियों का निर्माण बन्द हो जाता है। इस काल में पहले तो स्मृतियों के भाष्य होते हैं और अन्त में पुराने धर्म-ग्रन्थों के ग्राधार पर निबन्ध ग्रन्थ बनने लगते हैं। इस काल की एक प्रधान विशेषता प्रान्तीय भाषाओं के साहित्य का अभ्युत्थान और विकास है।

काव्य-मध्यकाल में संस्कृत साहित्य के प्रायः सभी ग्रंगों-काव्य, नाटक, चम्पू (गद्य-पद्यात्मक काव्य), श्रलंकार शास्त्र, व्याकरण, कोष, दर्शन श्रादि का विकास हुआ। इस समय के काव्यों में भट्टि का 'रावण-वध' (छठी शती का उत्तरार्घ), माय (लगभग ६७५ ई०) का 'शिशुपालवध' तथा श्रीहर्ष का 'नैपधीय चरित' (बारहवीं शती का उत्तरार्ध) उल्लेखनीय हैं। इन सबने प्रायः भारवि द्वारा प्रवित्तत पद्धति का अनुसरण करके काव्य को रसमय बनाने की अपेक्षा उसे अधिक-से-अधिक के काव्य में है, उसके एक-एक इलोक में अनेकों अलंकार हैं तथा कई इलोकों में अनेकार्थक शब्दों का इतना अधिक प्रयोग हुआ है कि एक ही पद्य के कई अर्थ किये जा सकते हैं। इनके कथानक प्रायः रामायण तथा महाभारत की कथास्रों से लिए गए हैं। इस समय कुछ कवियों ने अपने आश्रयदाताओं के चरित्र को रोचक, काव्यमयी भाषाओं में लिखकर उन्हें ग्रमर करने का प्रयत्न किया तथा संस्कृत में ऐतिहासिक काव्यों की परम्परा डाली । इनमें पद्मगुप्त परिमल (ग्रन्थ रचनाकाल १००५ ई०) का 'नवसाहसांक चरित' (राजा भोज के पिता सिन्धुराज का चरित्र) ग्रीर बिल्हण का 'विक्रमांकदेव चरित' (चालुक्यवंशी विक्रमादित्य षष्ठ १०७७-११२७ ई० का वर्णन), जयानक का 'पृथ्वीराज-विजय' श्रौर हेमचन्द्र का 'कुमारपाल-चरित' प्रसिद्ध है। किन्तु सबसे प्रसिद्ध ऐतिहासिक काव्य कल्हण रचित 'राज-तरंगिणी' है। इसकी रचना काश्मीरी राजा जयसिंह (११२७-११४६ ई०) के समय में हुई, इसमें बारहवीं शती तक के काश्मीरी इतिहास का बड़ा सरस वर्णन है।

नाटक — मध्यकाल के प्रसिद्ध संस्कृत नाटक हैं — हर्ष की 'रत्नावली', 'प्रियद्शिका' भीर 'नागानन्द', भट्टनारायण का 'वेणीसंहार', भवभूति (ग्राठवीं शती का पूर्वार्ष) के 'उत्तर रामचरित', 'महावीर-चरित' ग्रीर 'मालती-माघव', मुरारि का 'ग्रनर्ष राघव',

राजशेखर (नवीं श॰ का उत्तरार्ध), के 'बाल रामायण', 'बाल भारत', 'कपूँर मञ्जरी'। इनमें भवभूति की कृति 'उत्तररामचरित' सर्वश्रेष्ठ मानी जाती है।

संस्कृत के मुक्तक और गेय काव्यों की ग्रधिकांश प्रसिद्ध रचनाएँ इसी युग की हैं। सात बार संन्यास और गृहस्थ के बीच में डोलने वाले भर्तृ हरि के शृङ्गार और वैराग्य शतकों में दोनों भावों का सुन्दर चित्रण है और नीतिशतक में नीति-विषयक तत्त्वों का उदात्त वर्णन है। शृङ्गार रस का सर्वश्रेष्ठ मुक्तक 'ग्रमहक-शतक' है। इसका एक-एक पद्य संस्कृत साहित्य का चमकीला हीरा है। ग्यारहवीं शती में महाकवि जयदेव ने कोमल कान्त पदावली में 'गीत-गोविन्द' की रचना की।

गद्य-संस्कृत में पद्य की ग्रपेक्षा गद्य बहुत कम लिखा गया। सबसे बड़े गद्य-लेखक 'वासवदत्ता' के प्रग्लेता सुबन्धु, 'कादम्बरी' ग्रीर 'हर्ष-चरित' के रचयिता बाण (सातवीं शती) ग्रीर 'दशकुमार-चरित' के लेखक दण्डी (सातवीं शती का उत्तरार्ष) हैं। दण्डी पद-लालित्य की तथा बाणभट्ट वर्णन-कौशल की दृष्टि से ग्रनुपम हैं। गद्य-पद्यमिश्रित रचना चम्पू कहलाती है। चम्पुग्रों में त्रिविक्रम भट्ट (दसवीं शती का न्नारम्भ) का 'नलचम्पू' सर्वश्रेष्ठ है।

मध्ययुग में भ्रालंकार-शास्त्र के विकास द्वारा काव्य के विभिन्न ग्रंगों-रस, ध्विन, गुण, दोष भ्रोर भ्रालंकारों का सूक्ष्म विवेचन किया गया। इसके पहले श्राचार्य भामह छठी शती के मध्य में हुए, इन्होंने इसके मौलिक सिद्धान्तों का 'काव्यालंकार' में सुस्पष्ट प्रतिपादन किया। उनके बाद दण्डी, वामन (श्राठवीं शती का ग्रन्तिम भाग); श्रानन्दवर्धन (नवीं शती), श्रभिनव गुप्त, मम्मट श्रादि विद्वानों ने इस शास्त्र को प्रौढ़ता तक पहुँचाया।

इस युग में कथा-साहित्य भी काफी लिखा गया। पहली या दूसरी श॰ ई॰ में गुणाढ्य ने 'बृहत्कथा' लिखी थी। यह लुप्त हो चुकी है, इसके श्राघार पर ग्यारहवीं शती में क्षेमेन्द्र ने 'बृहत्कथा मंजरी' तथा सोमदेव ने 'कथा सिरत्सागर' लिखा। पिछला ग्रन्थ बहुत बड़ा है ग्रीर श्राकार में महाभारत का चतुर्थांश है। इस प्रकार के ग्रन्थ ग्रन्थ 'वेताल पंचिवाति' 'सिहासन द्वाित्रिका' ग्रीर 'शुक सप्ति' हैं।

धर्मशास्त्र के क्षेत्र में इस काल में नई स्मृतियों का निर्माण बन्द हो गया, पुरानी स्मृतियों पर टीकाएँ और भाष्य लिखे गए। 'मनुस्मृति' की पहली और प्रसिद्ध टीकाएँ मेघातिथि (नवीं श०) और गोविन्दराज (ग्यारहवीं श०) ने लिखी। विज्ञानेश्वर की 'याज्ञवल्क्य स्मृति' की प्रसिद्ध व्याख्या 'मिताक्षरा' भी ग्यारहवीं शती की रचना है। वर्तमान हिन्दू कानून का यह प्रधान ग्राधार है। बारहवीं शती से पुराने धर्मशास्त्रों के ग्राधार पर निबन्ध-प्रन्थ लिखे जाने लगे। इस प्रकार का पहला ग्रन्थ कनीज के राजा गोविन्दचन्द्र (१११४-४५) के मंत्री लक्ष्मीधर का बनाया हुआ 'कृत्यकल्पतरुं था।

इस काल के दार्शनिक साहित्य का परिचय पहले दिया जा चुका है। व्याकरण में जयादित्य ग्रौर वामन ने ६६२ ई० के लगभग पाणिनीय सूत्रों पर 'काशिका-वृत्ति' के नाम से भाष्य लिखा। भर्तृहरि ने 'वाक्यपदीय', 'महाभाष्य-दीपिका' भ्रौर 'महाभाष्य त्रिपदी' नामक ग्रन्थों की रचना की। पाणिनि से भिन्न ग्रन्य व्याकरणों में इस काल में शर्ववर्मा का 'कातन्त्र' बड़ा लोकप्रिय था। बृहत्तर भारत में मन्य एशिया से बालि तक इसकी पूरानी पोथियाँ मिली हैं। जैन ग्राचार्य हेमचन्द्र ने ग्रपनी तथा अपने ब्राश्रय-दाता नरेश सिद्धराज की स्मृति सुरक्षित रखने की दृष्टि से 'सिद्धहेम' नामक प्रसिद्ध व्याकरण का निर्माण किया। संस्कृत कोषों में 'ग्रमर कोष' इतना लोकप्रिय हुम्रा कि इस पर ५० के लगभग टीकाएँ लिखी गई। इनमें १०५० ई० के लगभग होने वाले क्षीरस्वामी की टीका ग्रत्यन्त प्रसिद्ध है। पुरुषोत्तमदेव ने 'ग्रमर कोष' के परिशिष्ट रूप में 'त्रिकाण्ड शेष' की रचना की, हारावली में नये कठिन शब्दों का अर्थ दिया गया। अन्य कोषों में हेमचन्द्र का 'अभिधान चिन्तामणि', 'अनेकार्थ संग्रह', यादव का 'वैजयन्ती', हलाय्ध का 'ग्रभिधान रत्नमाला' उल्लेखनीय हैं। राजनीति शास्त्र में इस काल की प्रसिद्ध रचना 'शुक्र नीति' है। कामशास्त्र में वात्स्यायन के 'कामसूत्र' पर टीकाएँ लिखी गई, इस विषय के स्वतन्त्र ग्रन्थ कोका पंडित का 'कोकशास्त्र' ग्रीर बौद्ध पद्मश्री का 'नागर सर्वस्व' है। संगीत का प्रसिद्ध ग्रन्थ शार्ङ्क देवकृत (१३वीं श०) 'संगीत रत्नाकर' है। ज्ञान तथा कला की संभवतः कोई शाखा ऐसी नहीं थी, जिस पर संस्कृत में ग्रन्थ न लिखे गए हों। यहाँ तक कि चोरी की कला पर भी साहित्य था। दुर्भाग्यवश, प्राचीन साहित्य का बहुत बड़ा हिस्सा लुप्त हो चुका है।

प्राकृत साहित्य — संस्कृत वाङ् मय की भाँति इस काल में प्राकृत श्रीर श्रप्भंशं साहित्य की भी बड़ी उन्नित हुई। प्राकृतों का विकास-काल पहली से छठी शर् ई० तथा अपभंशों का उन्नित युग ६००-१००० ई० समका जाता है। वैदिक भाषा के जन-साधारण में प्रचलित रूप के अवान्तर भेदों की दृष्टि से, पहले प्राकृतों का जन्म हुआ और बाद में अधिक अन्तर बढ़ने पर अपभंशों का। यही अपभंश आधुनिक भारतीय आर्यभाषाश्रों — हिन्दी, मराठी, गुजराती, बंगला आदि का पूर्व रूप हैं। प्रधान प्राकृतों मागधी, शौरसेनी, महाराष्ट्री और पैशाची हैं। इनमें साहित्यिक दृष्टि से महाराष्ट्री सर्वश्रेष्ठ है। इसी में सातवाहन राजा हाल की 'गाथा सप्तशती' है। जैनों ने इनका बहुत विकास किया। मागधी और शौरसेनी के मिश्रण अर्धमागधी में उनके प्राचीन आगम प्रन्थ हैं। सातवीं शती से अपभंशों का प्रयोग प्रारम्भ हुआ। पुरानी हिन्दी इसी से निकली है। इसमें दोहा प्रधान छन्द है। इस भाषा का सबसे प्रसिद्ध और बृहत् ग्रन्थ दसवीं शर् ई० में धनपाल द्वारा लिखा 'भविसयत्तकहा' है। प्राकृत साहित्य का विकास होने पर इनके अनेक प्रामाणिक व्याकरण और कोश लिखे गए।

विक्षणी भाषाएँ—दक्षिण की प्रधान भाषाग्रों—तामिल, तेलग्न ग्रौर कन्नड़ में इस युग से काफी साहित्य बनने लगा था। तामिल का साहित्य तो ईसा की पहली

रा० से बनने लगा था। इसका म्राठवें भ्रध्याय में उल्लेख हो चुका है। मध्य-युग में इसकी प्रसिद्धतम रचना कम्बन कृत 'रामायणम्'थी। तेलग्न में सोलंकी राजा गज-राज ने नानियभट्ट से महाभारत का भ्रनुवाद कराया। इन सब भाषाभ्रों पर संस्कृत का गहरा प्रभाव है।

### ३. वैज्ञानिक उन्नति

इस समय ज्योतिष, ग्रायुर्वेद ग्रादि सभी विद्याग्रों का साहित्य विकसित हुग्रा; किन्तु उसमें नवीन अनुसन्धान और मौलिकता का ह्रास हो गया। इस काल के प्रधान ज्योतिषी ब्रह्मगुप्त ग्रौर भास्कराचार्य थे । ब्रह्मगुप्त ने ६२८ ई० के ग्रास-पास 'ब्रह्मस्फूट सिद्धान्त' ग्रीर 'खंडखाद्य' ग्रन्थों में प्रायः प्राचीन ग्राचार्यों के सिद्धान्तों का समर्थन किया । भास्कराचार्य (जन्म-काल १११४ ई०) ने 'सिद्धान्त शिरोमणि' के पहले दो भागों-- 'लीलावती' तथा 'बीजगणित' में गणित-विषयक तथा 'ग्रहगणिताध्याय' श्रीर 'गोलाध्याय' में ज्योतिष-सम्बन्धी नियमों का प्रतिपादन किया। इसमें उसने पृथ्वी के गोल होने तथा उसकी ग्राकर्षण-शक्ति के सिद्धान्तों की बडी सुन्दर व्याख्या की है। इसी काल में भारतीय ज्योतिषियों को खलीफा हारूँ रशीद श्रीर श्रलमामून ने बगदाद में बुलाया, उनके ग्रन्थों का ग्ररबी अनुवाद कराया । ग्ररबों द्वारा भारतीय ज्योतिष का ज्ञान यूरोप पहुँचा। गणित के सभी क्षेत्रों में भास्कराचार्य ने श्रपने पूर्व निर्दिष्ट ग्रन्थ में पुराने भ्राचार्यों के सिद्धान्त दिए हैं। त्रिकोणमिति का इस समय श्रच्छा विकास हुमा था। भारतीयों ने ज्या श्रीर उत्क्रम ज्या की सारणियाँ बना ली थीं । पश्चिम में न्यूटन (१६४२-१७२७) ने पाँच शती बाद जिस गुरुत्वाकर्षण नियम का और चलन गणित का आविष्कार किया, भास्कराचार्य पाँच शती पहले भारत में उनकी खोज कर चुके थे। इनकी राशियों की गणना यूनान ज्योतिषी आर्किमीडिस से अधिक शुद्ध है, ग्रह की क्षणिक गति के हिसाब में उन्होंने एक सैकण्ड के ३३७५ वें भाग की त्रृटि का भी उल्लेख किया है।

श्रायुर्वेद — मध्य काल में श्रायुर्वेद के कई प्रसिद्ध ग्रन्थ लिखे गए। वाग्भट्ट ने द०० ई० के लगभग 'ग्रष्टांगहृदय' और माधव ने 'माधव निदान' लिखे। 'माधव निदान' में रोगों के निदान श्रर्थात् उत्पत्ति-कारणों पर विस्तार से विचार है। १०६० ई० में बंगाल के चक्रपाणिदत्त ने चरक, सुश्रुत पर टीकाश्रों के श्रतिरिक्त 'चिकित्सा-सार-संग्रह' की रचना की। १२०० ई० के लगभग 'शार्क्न धरसंहिता' लिखी गई, इसमें श्रफीम, पारा श्रादि श्रीपिध्यों के वर्णन के श्रतिरिक्त नाड़ी-विज्ञान के भी नियम दिए गए हैं। वनस्पति-शास्त्र के कोशों में 'शब्द-प्रदीप' और 'निधण्टु' प्रसिद्ध हैं। हमारे यहाँ शरीर श्रीर शल्यविद्या काफी उन्नत थी। प्राचीन भारतीय कृत्रिम दांतों के बनाने, लगाने तथा कृत्रिम नाक को बनाकर जोड़ने की कला भी जानते थे, मोतिया बिन्द को श्रापरेशन से दूर करते थे। पथरी, श्रन्त्रवृद्धि (हिनया), भगंदर, नाड़ी-व्रण एवं श्रश्चं को ठीक कर देते थे। स्त्रियों के रोगों के सूक्ष्म-से-सूक्ष्म ग्रापरेशन, शल्य-क्रिया द्वारा गर्भ-विमोचन की विधि भी उन्हें सुपरिचित थी। खलीफा श्रत्मसूर

ने ब्राठवीं शती में भारत के कई वैद्यक ग्रन्थों का अरबी ब्रनुवाद कराया था। हारूँ रशीद ने ग्रनेक भारतीय वैद्य बगदाद बुलाये। अरबों द्वारा भारतीय आयुर्वेद सूरोप पहुँचा।

विश्व में सर्वप्रथम चिकित्सालय सम्भवतः भारत ही में बने । यूरोप में दसवीं श॰ में पहले श्रौपधालय की स्थापना हुई, किन्तु भारत में इनका सर्वप्रथम उल्लेख तीसरी श॰ ई॰ पू॰ के श्रशोक के श्रभिलेखों में है, पाँचवीं श॰ में फाहियान तथा सातवीं श॰ में युद्धान-च्वाँग ने पाटलिपुत्र, तक्षशिला श्रौर मथुरा भादि की पुण्यशालाश्रों का उल्लेख किया है, जहाँ निर्धनों तथा विधवाग्रों को भोजन श्रौर वस्त्र के अतिरिक्त मुफ्त श्रौपिध भी दी जाती थी।

पशु-चिकित्सा भी कम उन्तत नहीं थी। हाथियों श्रीर घोड़ों की समर की दृष्टि से बड़ी महत्ता थी। श्रतः इन पर संस्कृत साहित्य में बहुत ग्रन्थ बने। इनमें निम्न उल्लेखनीय हैं—पालकाप्य की 'गज-चिकित्सा', 'गजायुर्वेद', 'गज दर्पण', 'गज परीक्षा', 'गज लक्षण'; जयदत्त-कृत 'ग्रश्व-चिकित्सा'; नकुल का 'शालिहोत्रशास्त्र'; श्रश्वतन्त्रगण-रचित 'ग्रश्वायुर्वेद', 'ग्रश्वलक्षण', 'हय लीलावती।' इनमें श्रधिकांश लुप्त हो चुके हैं, दूसरे ग्रन्थों में उद्धृत वाक्यों से ही इनका ज्ञान होता है। पशु-विज्ञान तथा कृमि-शास्त्र का प्राचीन ग्रन्थों में सूक्ष्म-वर्गन है। जैन पण्डित हंसदेव के 'मृग-पिक्षशास्त्र' में सिंह ग्रादि पशुग्रों तथा सारस, उल्लू, तोता ग्रादि पिक्षयों का विस्तृत विवरण है।

इस समय विभिन्न उपयोगी शिल्पों—वास्तु, मूर्ति, कृषि, रत्न-परीक्षा, धातु-विज्ञान पर बहुत पुस्तकें लिखी गई। भूमि-मापन के सम्बन्ध में 'क्षेत्रगणित शास्त्र' उपलब्ध होता है ग्रौर नौ-निर्माण पर 'नौ-शास्त्र' ग्रादि ग्रन्थ मिलते हैं। इस प्रकार के साहित्य में 'मयशिल्प', राजा भोज-कृत 'समरांगण सूत्रधार' ग्रौर 'युक्तिकल्पतर्श' विशेष रूप से उल्लेखनीय है।

वैज्ञानिक अवनित के कारण—िकन्तु हमारे पूर्वजों की यह उन्नित देर तक जारी नहीं रही, मध्यकाल में हमारा सांस्कृतिक अधःपतन हो गया। इसके दो प्रधान कारण थे। पहला कारण धार्मिक प्रभाव की अत्यधिक वृद्धि था। पहले यह कहा जा चुका है कि गुप्त युग तक भारतीय जीवन में एक ओर धंमें तथा मोक्ष तथा दूसरी ओर काम और अर्थ में संतुलन और सामंजस्य था। मध्यकाल से धर्म का पलड़ा भारी होने लगा। इसका पहला परिणाम तो यह हुआ कि हमने सांसारिक विषयों की अधिक महत्त्व देना शुरू किया, लौकिक एवं वैज्ञानिक विषयों का अध्ययन उपेक्षित होने से उनकी प्रगति अवरुद्ध होने लगी। धर्म की अत्यधिक प्रभुता का दूसरा परिणाम यह हुआ कि धर्म-ग्रन्थों को परम प्रमाण माना जाने लगा। इससे स्वतन्त्र चिन्तन तथा अन्वेषण की प्रवृत्ति समाप्त हो गई। वैज्ञानिक विषयों में भी पुराण प्रमाण माने जाने लगे। जनता उनमें अन्य-विश्वास और अद्धा रखती थी। भारतीय वैज्ञानिकों ने लोकप्रियता प्राप्त करने के लिए इन सिद्धान्तों

को गलत होते हुए भी स्वीकार किया श्रौर इससे स्वाधीन तर्क श्रौर श्रनुसन्धान समाप्त हो गए। एक उदाहरण से यह बात भली भाँति स्पष्ट हो जायेगी। पुराणों के वर्णनानुसार सूर्य ग्रहण भ्रौर चन्द्र-ग्रहण का कारण राहु भ्रौर केत् हैं । किन्तु ज्योतिषी यह मानते हैं कि पृथ्वी की छाया पड़ने से ये ग्रहण होते हैं। पूराने भारतीय ज्योतिषियों को यह भ्रच्छी तरह ज्ञात था कि इनका वास्तविक कारण छाया है, राह द्वारा ग्रसा जाना नहीं। किन्तु वे अपने को इस लोक-प्रचलित पुराणानुमोदित धार्मिक धारणा का खण्डन करने में ग्रसमर्थ पाते थे। यदि इतना ही होता तो भी गनीमत थी, किन्तु कुछ ज्योतिषियों ने लोकप्रियता प्राप्त करने के लिए खुल्लम-खुल्ला यह कहना शुरू किया कि शास्त्रों में कही बात भूठी नहीं हो सकती। ग्रतः वैज्ञानिकों की पृथ्वी की छाया वाली बात गलत है। ब्रह्मागुप्त ने ब्रह्मासिद्धान्त में उन व्यक्तियों की भर्त्सना की है जो ग्रहण का कारण राह को नहीं मानते। उसकी मुख्य युक्ति यह है कि वेद श्रीर स्मृति की बात कैसे मिथ्या हो सकती है। यूरोप में जब तक बाइबिल की वैज्ञानिक विषयों में प्रामाणिक माना जाता रहा, विज्ञान की उन्नति नहीं हो सकी। भारत में जिस समय से शास्त्र-प्रामाण्य का प्राधान्य हम्रा, स्वतन्त्र वैज्ञानिक अनु-संघान बन्द हो गया। इसने न केवल विज्ञान किन्तु ग्रन्य सभी क्षेत्रों में घातक प्रभाव डाला । पुराने ग्रन्थ श्रौर ग्राचार्य पुज्य समभे गए, सारी प्रतिभा श्रौर विद्वत्ता उनकी रचनाम्रों के भाष्य भौर वृत्तिय बनाने में व्यय की जाने लगी। ५०० ई० के लगभग काश्मीरी दार्शनिक जयन्त भट्ट ने इस युग की भावना का परिचय देते हुए ठीक ही लिखा था-"हममें नई वस्तू की कल्पना करने की शक्ति कहाँ है।" सांस्कृतिक ह्रास का दूसरा बड़ा कारण संकीर्ण मनीवृत्ति का प्रबल होना था। पूराने जमाने में भारतीय दूसरे देशों से उपयोगी कलाएँ और विज्ञान ग्रहण करने में कोई संकोच नहीं करते थे। भारतीय कला और ज्योतिष यूनानी प्रभाव से समृद्ध हुई थी। पिछले अध्याय में इस विषय में वराहमिहिर का एक वाक्य उद्धृत किया जा चुका है कि यद्यपि यूनानी म्लेच्छ हैं किन्तु ज्योतिषी होने के कारण बादरणीय हैं। ब्रलबेरूनी के समय भारतीयों में संकीर्ण मनोवृत्ति तथा मिथ्याभिमान बहुत बढ़ चुके थे। वे समभते थे कि उन-जैसा कोई देश नहीं, उन-जैसी कोई जाति नहीं, उनके ग्रतिरिक्त किसी जाति को विज्ञान का कुछ भी ज्ञान नहीं है। 'उनका ग्रभिमान इतना ग्रधिक है कि यदि आप उनसे खुरासान या फारस के किसी विज्ञान या विद्वान् का उल्लेख करेंगे तो वे श्रापको स्रज्ञानी स्रौर भूठा दोनों समर्भेंगे।' स्रलबेरूनी इसका प्रधान कारण भारतीयों का दसरी जातियों से न मिलना-जुलना और विदेश-यात्रा न करना समभता है। पानी का प्रवाह रुकने पर उसमें सड़ौद पैदा हो जाती है, भारतीय विचार में भी बब प्रगतिशीलता न रही, विकार भ्राना शुरू हुम्रा तब २,००० वर्ष की क्रियाशीलता के बाद स्वाभाविक थकान, शास्त्र-प्रामाण्य और संकीर्गाता से उसमें ह्रास म्राने लगा भीर सांस्कृतिक अपकर्ष प्रारम्भ हुआ।

इसी समय भारत में इस्लाम का प्रवेश हुन्ना, उसके सम्पर्क और संघर्ष से भारतीय संस्कृति में जो परिवर्तन हुए, उनका ग्रगले ग्रम्याय में वर्णन होगा।

# इस्लाम और हिन्दू धर्म का सम्पर्क तथा उसके प्रभाव

इस्लाम का उदय—सातवीं शती ई० में अरब प्रायद्वीप में एक नये धर्म और नई शक्ति का अम्युत्थान हुआ। उस समय तक अरब की मरुभूमि नाना देवी-देवताओं के उपासक, सामाजिक कुरीतियों में डूबे हुए, सदा परस्पर लड़ने-भगड़ने वाले जंगली अरबों और व्यापारियों का देश था। हजरत मुहम्मद (५७०-६३२ ई०) ने उनमें एक निराकार ईश्वर (अल्लाह) की पूजा का प्रचार किया, बालिका-वध, द्यूत तथा मदिरा-सेवन आदि बुराइयों तथा हानिकारक रूढ़ियों का खण्डन किया। उनके उपदेशों ने अरबों में नवजीवन का संचार किया। शीघ्र ही समूचा अरब जगत् उनके नेतृत्व में संगठित हो गया। ७५० ई० तक पूर्व में मध्य एशिया की पामीर पर्वत-माला और सिन्ध से पश्चिम में पिरेनीज पर्वत-माला (फांस) और स्पेन तक के विशाल भू-खण्ड में इस्लाम की विजय-वैजयन्ती फहराने लगी।

#### भारत में इस्लाम के प्रचार के ढंग

(१) श्ररब व्यापारी—इस्लाम की विश्व-व्यापी लहर शीघ्र ही सीमान्तों से भारत में प्रवेश करने लगी। इस देश में इसका प्रचार दो ढंग से हुआ, शान्तिपूर्वक और शक्तिपूर्वक। प्रथम तरीके से प्रचार करने वाले श्ररब व्यापारी, मुस्लिम फकीर और दरवेश थे। दूसरे के माध्यम थे—ग्ररब, तुर्क और मुगल आकान्ता। प्रायः यह समका जाता है कि इस्लाम तलवार के जोर से फैला, किन्तु यह बात सर्वांश में सत्य नहीं है। भारत में सर्वप्रथम इसका प्रसार शान्तिपूर्वक ही हुआ। श्ररबों और भारतीयों का सम्बन्ध हजरत मुहम्मद के जन्म से पहले कई सदियों से चला श्राता था। वे नाविकों तथा व्यापारियों के रूप में भारत के पूर्वी तथा पश्चिमी तटों के बन्दरगाहों पर आते थे। विशेषतः पश्चिमी तट पर चौल, कल्याण और सुपारा तथा मलाबार में इनकी अनेक बस्तियाँ थीं। इस्लाम के प्रचार के बाद ये कट्टर मुसलमान होकर भारत आने लगे। इनमें से अनेक श्ररष व्यापारी भारत में ही बस जाते थे, भारतीय स्त्रियों से शादी कर लेते थे। इन्हीं की सन्तान कोंकण की नटिया और मलाबार की मोपला जातियाँ हैं। उस समय के पश्चिमी तट के हिन्दू शासकों की विशेषतः सौराष्ट्र के वलभी वंश और कालीकट के जमोरिनों की नीति इन व्यापारियों

को अपने राज्य में पूरा प्रोत्साहन देने की थी, क्योंकि इनसे उनके राज्यों को बड़ी आय थी। वलभी के राजाओं ने इन्हें अपने राज्य में न केवल मस्जिदें बनाने की अनुमित दी अपितु स्वयं भी इनके लिए मस्जिदें बनवाईं। मलाबार के राजाओं ने इन्हें अपने राज्य में बड़ी रियासतें और ऊँचे पद दिए। एक राजा ने तो यहाँ तक आजा दे दी कि हर हिन्दू मल्लाह के घर कम-से-कम एक लड़के को बचपन से ही मुसलमानों की तरह शिक्षा दी जाय। इन कारणों से दिक्षण में इस्लाम का प्रचार तेजी से होने लगा।

- (२) मुस्लिम फकीर—शान्तिपूर्वक धर्म-प्रचार में सबसे ग्रधिक महत्त्व ग्रीर सफलता मुस्लिम फकीरों तथा दरवेशों को मिली। ग्यारहवीं शती से इनका कार्य शुरू हुग्रा। इन फकीरों की पीठ पर कोई राजनैतिक शक्ति न थी। इन्होंने ग्रपने उपदेशों तथा चमत्कारों से ही हिन्दू जनता को मुस्लिम बनाया। ग्यारहवीं शती में शेख इस्माइल ग्रीर ग्रब्दुल्ला यमनी भारत ग्राए। बारहवीं शती के प्रारम्भ में नूर सतागर ईरानी ने गुजरात की नीच जातियों को मुसलमान बनाया। तेरहवीं शती के प्रसिद्ध फकीर जलालुदीन बुखारी, सैयद ग्रहमद कबीर, स्वाजा मुईनुद्दीन चिश्ती थे। इनकी शिष्य-परम्परा में फरीहुद्दीन, निजामुद्दीन ग्रीलिया (तेरहवीं-चौदहवीं शती), स्वाजा कुनुबुद्दीन, शेख ग्रलाउद्दीन ग्रली, ग्रहमद साबिर पिरानकिलयर वाले प्रसिद्ध हैं। इन्हें हिन्दुग्रों की संकीर्ण जाति-प्रथा के कारण बहिष्कृत ग्रीर पददिलत व्यक्तियों ग्रीर नीच जातियों को मुसलमान बनाने में काफी सफलता मिली।
  - (३) बलपूर्वक प्रचार—बलपूर्वक इस्लाम-प्रचार का कार्य मुस्लिम आकान्ताओं ने किया। पहला आक्रमण ७१२ ई० में मुहम्मद बिन कासिम ने सिन्ध पर किया। इसके तीन सौ वर्ष बाद ग्यारहवीं शती में महमूद गजनवी ने १७ बार हमले किए। इसके दो सौ वर्ष बाद शहाबुद्दीन गोरी ने पृथ्वीराज को हराया (११६२ ई०)। शहाबुद्दीन के सेनापित कुतुबुद्दीन ने दिल्ली में मुस्लिम शासन की स्थायी नींव डाली (१२०६ ई०)। १५२६ ई० तक दिल्ली पर तुर्कों और अफ़गान सुल्तानों का शासन रहा और इसके बाद दो सौ वर्ष तक मुगलों का। इस काल में फीरोज शाह तुगलक (१३५१-८८ ई०), सिकन्दर लोदो (१४८८-१५१७ ई०), काश्मीर के सिकन्दर (१३६४-१४१६ ई०) तथा औरंगजेब (१६५६-१७०७ ई०) आदि बादशाहों ने इस्लाम के प्रचार के लिए राजशिक्त का पर्याप्त प्रयोग किया।

एक अभूतपूर्व घटना—िकन्तु सुदीर्घ काल तक मुस्लिम-शासन द्वारा शक्ति-प्रयोग तथा शान्तिपूर्वक प्रचार से भी इस्लाम को उल्लेखनीय सफलता नहीं मिली। हिन्दू-धर्म और इस्लाम के सम्पर्क से दोनों के इतिहास में एक नवीन तथा अभूतपूर्व घटना हुई। इस्लाम से पहले भारत पर यवन, शक, हूण आदि अनेक जातियों के आक्रमण हुए थे। हिन्दू-धर्म और हिन्दू-समाज ने इन जातियों को आत्मसात् कर लिया था। किन्तु मुसलमान ही ऐसी पहली आकान्ता जाति थी जो हिन्दू जाति का अंग न बन सकी। दूसरी ग्रोर इस्लाम भारत में ग्राने से पूर्व जिन देशों में गया वहाँ उसे विलक्षण सफलता मिली थी। उन देशों की समूची जनता को उसने ग्रपने रंग में रंग लिया। ईरान की पारसी, मिस्र की यूनानी सम्यताग्रों का स्थान ग्ररब संस्कृति, ग्ररबी भाषा ग्रौर इस्लाम ने ग्रहण कर लिया। किन्तु भारत में इस्लाम कई सदियों तक प्रभाव डालने के बाद भी बहुत थोड़े भाग को ही हजरत मुहम्मद का ग्रनुयायी बना सका। हिन्दू-धर्म ग्रौर इस्लाम दोनों के एक दूसरे को ग्रपने रंग में न रंग सकने के दो प्रधान कारण थे—(१) इस्लाम का कट्टर एकेश्वरवाद (२) हिन्दू धर्म की पाचन-शक्ति की क्षीणता।

इस्लाम का एकेश्वरवाद—भारत में ग्राने वाले मुस्लिम विजेता एक बात में ग्रापने पूर्ववर्ती सभी ग्राकान्ताग्रों से भिन्न थे। शक, कुशाण ग्रौर हूण ग्रादि जातियों का ग्रपना कोई विशिष्ट धर्म नहीं था। किन्तु मुसलमान न केवल एक कट्टर एकेश्वरवादी धर्म ग्रपने साथ लेकर ग्राये, ग्रपितु उनमें ग्रपने धर्म को फैलाने की लगन श्रौर जोश भी था। बुतपरस्ती से जहाँ उन्हें घोर घृणा थी, वहाँ वे बुतशिकन होने में गर्व भी ग्रमुभव करते थे। हिन्दू समाज को इसमें कोई ग्रापत्ति न थी कि उनके तैंतीस करोड़ देवों में ग्रल्लाह को भी शामिल कर लिया जाय, उन्होंने ग्रल्लोपनिषद् की भी रचना कर डाली; किन्तु मुसलमानों का ग्रल्लाह लाशरीक था श्रौर शिरकत (ग्रल्लाह के साथ ग्रन्य देवताग्रों को सम्मिलित करना) इस्लाम की नज़र में सबसे बड़ा कुफ था। ग्रतः इस्लाम के श्रमुयायी हिन्दू-धर्म में विलीन होने को तैयार न थे।

यदि यह किसी तरह सम्भव होता तो भी हिन्दू-धर्म इस्लाम कोन पचा पाता।
' उसमें प्राचीन काल में दूसरों को निगलने, हजम करने, अपने रक्त, मांस, मज्जा में मिश्रित करने तथा अपना ग्रंग बना लेने की जो विलक्षण शिक्त थी वह मुसलमानों के ग्रागमन काल तक बहुत मन्द हो चुकी थी। जाति-भेद की कठोरता से हमारी जाति की यह पुरानी विशेषता लुप्तप्राय हो रही थी। इसका परिणाम यह हुआ कि जिन राजवंशों के पूर्वज पहले एक पीढ़ी में ही वाहरी जातियों को अपना ग्रंग बना लेते थे, वे ग्रव म्लेच्छों के स्पर्श-मात्र से घबराने लगे। विदेश-यात्रा में उनका धर्म नष्ट होने लगा। जब उच्च वर्गा हिन्दू अपने ही समाज के निम्न वर्णों से भी अलग रहने लगे तव वे विधर्मी मुसलमानों को किस तरह ग्रपने में मिला सकते थे?

फिर भी हिन्दू धर्म ग्रौर इस्लाम का जो सम्पर्क हुग्रा उसका बड़ा महत्त्व है। इस प्रकार की दो विरोधी संस्कृतियों का सम्पर्क न केवल भारतीय, ग्रिपतु विक्व-इतिहास की एक विलक्षण घटना थी। सर जॉन मार्शल ने ठीक ही लिखा है कि "मानव जाति के इतिहास में ऐसा दृश्य कभी नहीं देखा गया जब इतनी विशाल, इतनी सुविकसित ग्रौर साथ ही मौलिक रूप से इतनी विभिन्न सम्यताग्रों का सम्मिलन ग्रौर सम्मिश्रण हुग्रा हो। इन संस्कृतियों ग्रौर धर्मों के विस्तृत विभेद उनके सम्पर्क के इतिहास को विशेष शिक्षाप्रद बनाते हैं।"

सम्मिलन की प्रवृत्ति - यद्यपि दोनों धर्म एक दूसरे के कट्टर विरोधी थे, दोनों में उग्र राजनीतिक संघर्ष भौर भयंकर युद्ध हुए; लेकिन इसके बावजूद हम जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में दोनों को एक दूसरे के पास आते हुए, मिलने के लिए आगे बढ़ते हुए पाते हैं। साधारण जीवन के सभी पहलुओं में सम्मिलन, सम्मिश्रण, सहयोग, सामीप्य, पारस्परिक प्रेम, सामञ्जस्य ग्रौर समन्वय की मंगलकारिणी प्रवृत्तियों के दर्शन होते हैं। इस्लाम का सुफीवाद वेदान्त से प्रेरणा प्राप्त करता है, हिन्दू धर्म के सुधार-श्रान्दोलन इस्लाम की समानता श्रीर भ्रातृत्व की भावना से प्रभावित होते हैं। सर्व-साधारण जनता में ऐसे पन्थों की पूजा शुरू होती है जिनमें हिन्दू-मुस्लिम का भेद नहीं रहता। एक ग्रोर ग्रलबेरूनी ग्रादि विद्वान् संस्कृत पढ़ते हैं, तो दूसरी ग्रोर राय भानामल जैसे हिन्दू फ़ारसी में मुस्लिम साहित्य की परम्पराग्रों पर प्रकाश डालते हैं। अमीर खुसरो और रसखान आदि हिन्दी में कविताएँ लिखते हैं और हिन्दू फ़ारसी में। दो सम्यताम्रों के सम्पर्क से वास्तु, चित्र, संगीत कलाम्रों में नई शैलियों का श्राविर्भाव हुन्ना, जिनके मूल तत्त्व तो भारतीय थे किन्त्र बाह्य त्राकार ईरानी । मुगल बादशाहों ने हिन्दुओं के तुलादान स्रादि रिवाज ग्रहण किये, हिन्दू सरदारों ने फ़ारसी भाषा, मुस्लिम रहन-सहन, पोशाक ग्रौर पहनावा ग्रंगीकार किया। राजनीतिक क्षेत्र में दोनों एक दूसरे के घोर विरोधी थे। किन्तु, मुस्लिम शासन हिन्दुस्रों के सहयोग के बिना नहीं चल सकता था, इसलिए इस समूचे युग में मुस्लिम शासक हिन्दुओं को करेंचे पदों पर भी रखते थे। गोलकुण्डा के सुल्तानों का शासन हिन्दू मन्त्रियों पर निर्भर था, बंगाल में हुसेनशाह (१४६३-१५१६ ई०) ने रूप, सनातन स्रीर पुरन्दर श्रादि हिन्दू अफसर नियुक्त किये। मालवा के शासक अलाउद्दीन शाह द्वितीय ने पहले श्रपना मन्त्री बसन्तराय को बनाया श्रौर पीछे इस पद पर मेदिनी राय को नियुक्त किया । बीजापुर के यूसुफ ग्रादिलशाह के राज्य में ग्रनेक हिन्दू उच्च पदों पर थे। इब्राहीम ग्रादिलशाह हिन्दुग्रों को संरक्षण देने से 'जगद्गुरु' कहलाता था। राजनीतिक तथा सामाजिक जीवन में दोनों घमों के सम्पर्क से निम्न परिणाम उत्पन्न हए। धार्मिक क्षेत्र में इस्लाम ने हिन्दू-धर्म पर दो ग्रसर डाले ।--(क) ग्रपने धर्म की रक्षा के लिए हिन्दुओं ने जात-पाँत के बन्धनों को दृढ़ बनाया, (ख) समानता के तत्त्व पर बल देने वाले जाति-भेद-विरोधी सुधार भ्रान्दोलन उत्पन्न हुए। इस्लाम पर हिन्दू धर्म का यह प्रभाव पड़ा कि उसमें कुछ कोमलता और सरसता ब्राई। उसके स्वरूप में भी काफी परिवर्तन हुमा। किन्तु इस सम्पर्कका सबसे मुख्य धार्मिक प्रभाव यह था कि इससे कुछ ऐसे सम्प्रदायों का जन्म हुआ जो हिन्दू और मुस्लिम धर्मों के अन्तर को मिटाने वाले थे।

मुसलमानों तथा हिन्दुम्रों के सम्पर्क के अन्य परिणाम निम्न थे-

(१) वास्तु कला में दोनों की सम्यताओं का प्रभाव लिये नई कला-शैलियों का विकास हुमा। चित्र भौर संगीत कला की उन्नति हुई।

- (२) भारत ने मुसलमानों से बागबानी, कागज बनाना ग्रादि कितनी ही नई कलाएँ सीखीं।
  - (३) साहित्यिक समृद्धि ग्रीर वैज्ञानिक उन्नति ।
  - (४) राजनीतिक एकता।
- (५) साधारण जीवन पर प्रभाव—वेश-भूषा तथा खान-पान में परिवर्तन, कट्टरपन में वृद्धि ।

धार्मिक प्रभाव—(क) मुसलमानों की कट्टरता के कारण हिन्दू उन्हें अपने समाज का अंग नहीं बना सकते थे, लेकिन मुसलमान कट्टर होने के साथ-साथ अपने धर्म के प्रबल प्रचारक थे। यह भय था कि वे सब हिन्दुओं को इस्लाम का अनुयायी न बना डालें। इसके प्रतिकार का उपाय कट्टरता ही सोचा गया। लोहा लोहे को काटता है, इस्लाम की कट्टरता का निराकरण हिन्दुओं की कट्टरता से ही हो सकता था। इस समय के धर्म-शास्त्रकारों ने जाति-भेद के नियमों को कठोर बनाकर हिन्दू धर्म को इतना सुदृढ़ दुर्ग बनाने का प्रयास किया जिसका भेदन इस्लाम न कर सके। इस प्रकार के लेखकों में 'पराशर-स्मृति' के टीकाकार माधव, 'मदन पारिजात' के रचियता विश्वेवस्वर, बंगाल के रघुनन्दन तथा 'मनुस्मृति' के प्रसिद्ध टीकाकार कुल्लूकभट्ट, नीलकण्ठ, कमलाकर भट्ट और हेमाद्रि मुख्य हैं। हेमाद्रि ने अपने ग्रन्थ 'चतुर्वर्ग चिन्तामणि' में साल-भर में करने के लिए २,००० अनुष्ठानों की व्यवस्था की। इस प्रकार के अनुष्ठानों से नियन्त्रित हिन्दू समाज पर इस्लाम का प्रभाव 'पड़ने की सम्भावना कम थी।

(स) हिन्दू-धर्म के सुधार ग्रान्दोलन—किन्तु धर्मशास्त्रियों की व्यवस्थाएँ हिन्दू-धर्म की पूरी रक्षा नहीं कर सकती थीं। समाज की नीची जातियाँ तथा ग्रव्हत उच्च वर्णों द्वारा पद-दिलत और उत्पीड़ित थे। इस्लाम समानता और भ्रातृ-भाव पर जोर देता था। उत्तरी ग्रफीका और पिश्चमी एशिया में उसके शीघ्र प्रसार का एक कारण यह भी था कि उन देशों के पद-दिलत लोगों को ग्रपने त्राण का एक मात्र उपाय इस्लाम ही प्रतीत हुग्रा। भारत में भी इस्लाम ग्रत्यिक लोकप्रिय हो जाता यदि ठीक इसी समय समानता और भिवत तत्त्व पर बल देने वाले ग्रान्दोलन न होते। जाति-भेद विषमता की जड़ थी; उस पर सन्तों ने भिवत के सिद्धान्त द्वारा प्रवल कुठाराघात किया। यह भिवत सबको पित्रत्व करने वाली थी, इसने नीचों को भी ऊँचा उठा दिया। हिन्दू समाज में भले ही भेद-भाव हो, लेकिन भगवान् के दरबार में सब भक्त समान हैं। यहाँ तो 'जात-पाँत पूछे निंह कोई, हिर को भजें सो हिर का होई।' इन सन्तों ने सब धर्मों की समानता तथा ईश्वर की एकता पर बल दिया, बाह्याडम्बर ग्रीर कर्म-काण्ड की निन्दा की। जन्म के स्थान पर कर्म को महत्त्व दिया और धर्म के ठेकेदार पण्डितों, पुरोहितों ग्रीर मुल्लाग्रों की निंदा की, मुक्ति का एक-मात्र साधन भक्ति को माना।

मध्य युग में पहले दक्षिण भारत श्रीर फिर उत्तर भारत में सुधार-श्रान्दोलन प्रारम्भ हए। दक्षिण के सुधार-ग्रान्दोलनों के नेता शंकराचार्य (लगभग ७८६-दर रहें), रामानुज (लगभग ११०० ई०) ग्रीर बसवेश्वर थे, तथा उत्तरी भारत में इसके प्रवर्त्तक थे रामानन्द । पहले यह बताया जा चुका है कि भारत में इस्लाम का शान्तिपूर्वक प्रवेश दक्षिण भारत में हुआ, वहीं से सुधार-आन्दोलनों का शुरू होना यह सुचित करता है कि इनको इस्लाम से कुछ प्रेरणा ग्रवश्य मिली। इस्लाम के श्वनयायियों की उपस्थिति ने जाति-भेद, श्रात्मिक जीवन श्रीर ईश्वर के श्रस्तित्व श्रादि विषयों पर लोगों को विचार करने के लिए उत्तेजित किया। एकेश्वरवाद श्रीर समानता ग्रादि के विचार हिन्दू धर्म में पहले से ही विद्यमान थे, किन्तू इस्लाम से उन्हें बल मिला। शंकर ग्रीर रामानुज के सिद्धान्तों पर यद्यपि इस्लाम का कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ा किन्तु लिंगायत सम्प्रदाय पर श्रवश्य ही पड़ा । हिन्द्रश्रों का श्रंग होते हुए भी ये जाति-भेद स्वीकार नहीं करते, इनमें तलाक ग्रीर विधवा-विवाह की इजाजत है, मुर्दे फूँ कने की जगह दफनाये जाते हैं, ये श्राद्ध तथा पुनर्जन्म को नहीं मानते, सब एक दूसरे के साथ खा-पी सकते हैं। इस मत का प्रसार इस समय बेलगाँव, बीजापुर भ्रौर धारवाड़ जिलों, कोल्हापुर भ्रौर कर्नाटक या मैसूर के राज्यों में है।

उत्तर भारत में जाति-भेद का खण्डन करने श्रौर भिक्त पर जोर देने वाले धार्मिक ग्रान्दोलनों के संस्थापक रामानन्द थे। इन्होंने राम की भिक्त पर जोर दिया श्रौर हर जाति के लोगों को ग्रपने शिष्यों में सिम्मिलित किया। रामानन्द के शिष्यों में एक नाई, एक मोची श्रौर एक मुसलमान थे। मैं कालिफ के मतानुसार इसमें कोई सन्देह नहीं कि बनारस में विद्वान् मुसलमानों से रामानन्द की भेंट हुई थी। श्री रामानन्द के शिष्यों में महात्मा कबीर (१३६८-१५१८ ई०) इस दृष्टि से विशेष उल्लेखनीय हैं कि उन्होंने इस्लाम श्रौर हिन्दू धर्म की चौड़ी खाई को पाटने तथा उसमें सहयोग श्रौर समन्वय की भावना उत्पन्न करने का यत्न किया। उन्होंने दोनों धर्मों के बाह्य भेदों, रूढ़ियों श्रौर ग्राडम्बरों का खण्डन करते हुए ग्रान्तरिक एकता पर बल दिया। हिन्दू-मुस्लिम धर्मों की भूठी पृथक्ता का खण्डन करते हुए उन्होंने कहा:—

भाई रे दुई जगदीश कहाँ ते आया, कहु कौने बौराया। अल्लाह राम करीमा केशव, हिर हजरत नाम धराया।। गहना एक कनक ते गहना, यामे भाव न दूजा। कहन सुनन को दुई कर घाये, एक नमाज एक पूजा।। वही महादेव वही मुहम्मद, ब्रह्मा आदम कहिये। को हिन्दू को तुरक कहावै एक जिमी परिहरिये॥ वेद कितेब पढ़े वे कुतबा, वै मुल्ला वै पाँडे। बेगर बेगर नाम धराये, एक मिट्टी के भाँडे।।

दोनों धर्मों के बाह्य कर्मकाण्ड की निन्दा करते हुए उन्होंने हिन्दुग्रों से कहा :—

पाहन पूजे हरि मिले, तो मैं पूजूँ पहार। ताते या चाकी भली, पीस खाय संसार॥

ग्रौर मुसलमानों से कहा:-

काँकर पाथर जोरिके मस्जिद लई चुनाय। ता चढ़ि मुल्ला बाँग देक्या बहुरा हुम्रा खुदाय॥

कबीर की शिक्षाएँ रहस्यवाद से श्रोत-प्रोत थीं। उन पर मुसलमान सूफी फकीरों का स्पष्ट प्रभाव है। इस्लाम के समानता, भ्रात-भाव, विशुद्ध एकेश्वरवाद श्रीर मूर्ति-भंजन के सिद्धान्त महाराष्ट्र की जनता पर भी गहरा प्रभाव डाल रहे थे। वहाँ बाह्मण और अवाह्मण दोनों तरह के प्रचारक इस बात पर बल दे रहे थे कि राम और रहीम को एक समभी, जाति-भेद के बन्धनों को तोड़ दो, मनुष्य-मात्र के साथ प्रेम करो । रामानन्द के समकालीन विसोबा खेचर ने मूर्ति-पूजा का कट्टर विरोध करते हुए कहा-- 'पत्थर का देवता नहीं बोलता, वह हमारे इस जीवन के दुखों को किस तरह दूर कर सकता है। यदि पत्थर का देवता हमारी इच्छा पूरी कर सकता है तो गिरने पर वह टूट क्यों जाता है ?' खेचर के शिष्य नामदेव हुए । इन्होंने महाराष्ट्र में धार्मिक संकीर्एाता और जात-पाँत के बन्धनों को तोड़ने पर बल दिया। इनके शिष्यों ग्रीर ग्रनुयायियों में लिंग, धर्म, वर्ण ग्रीर जाति का भेद नहीं था, उनमें स्त्री-पुरुष, हिन्दू-मुसलमान, ब्राह्मण-प्रबाह्मण, कुनबी, दर्जी, कुम्हार, ग्रन्त्यज, महार भौर धर्मनिष्ठ वेश्याएँ तक सम्मिलित थे। नामदेव के महार शिष्य चोल मेला को ब्राह्मण पुरोहितों ने जब पंढरपुर के प्रसिद्ध मन्दिर में प्रवेश करने से रोका, तो उसने उत्तर दिया—'ईश्वर अपने बच्चों से भिवत और प्रेम चाहता है। वह उनकी जाति की परवाह नहीं करता।'

पन्द्रहवीं सदी में पंजाब में गुरु नानक ने कबीर की भाँति सब धर्मों की मौलिक 'एकता श्रौर हिन्दू-मुसलमानों के अभेद पर बल दिया---

बन्दे इक्क खुदाय दे हिन्दू मुसलमान । दावा राम रसूल कर, लड़दे बेईमान ॥

जन्होंने हिन्दुओं के गंगा-स्नान, तीर्थ-यात्रा, जप-पूजा-पाठ श्रौर प्रतिमान्यूजन श्रादि का विरोध करते हुए जाति-भेद की तीव्र निन्दा की श्रौर मुसलमानों को भी यह जपदेश दिया—'दया को ग्रपनी मस्जिद बना, इन्साफ ग्रपना कुरान समक्ष, नेक कार्मों को श्रपना काबा बना ग्रौर परोपकार को कलमा। खुदा की मरजी को ग्रपनी तसबीह मान।' गुरु नानक के शिष्यों में हिन्दू श्रौर मुसलमान दोनों थे।

नानक के समकालीन महाप्रभु चैतन्य (१४८५-१५३३ ई०) थे। उन्होंने बंगाल में हरि-भक्ति के प्रचार के द्वारा ब्राह्मणों के कर्मकाण्ड और जाति-भेद का जबर्दस्त खण्डन किया। उनके शिष्यों में नीच जाति के लोग ग्रौर मुसलमान भी सम्मिलित थे।

इस्लाम में परिवर्तन—धार्मिक क्षेत्र में तीसरा प्रभाव यह पड़ा कि भारतीय इस्लाम का रूपान्तर होने लगा। ग्रयं के रेगिस्तान में उत्पन्न इस्लाम वहाँ की वनस्पति की भाँति सरल, कठोर ग्रौर शुष्क था; वह भारत के ग्राई जलवायु में रूपान्तरित हुए बिना नहीं पनप सकता था। उस पर भारत की हरियाली का प्रभाव पड़ना ग्रानिवार्य था। ग्रतः हम देखते हैं कि भारत में इस्लाम के साथ ऐसी ग्रानेक बातें जुड़ गईं, जो पँगम्बर की शिक्षाग्रों के सर्वथा प्रतिकूल ग्रौर ग्रन्थ-विश्वासों से परिपूर्ण थीं। मूर्ति-पूजा के कट्टर विरोधी होते हुए भी बंगाल में उन्होंने शीतला, काली, धर्मराज, वैद्यनाथ ग्रौर इतर देवताग्रों की पूजा जारी रखी। इसके साथ ही उन्होंने निदयों के ग्रधिष्ठाता स्वाजा खिज्ज, सुन्दर वन में शेर की सवारी करने वाली देवी के प्रेमी ग्रौर ग्रंग-रंक्षक जिन्दागाजी ग्रादि नये मुसलमान देवता बना डाले। पीरों के मजारों की पूजा चल पड़ी। इसका प्रधान कारण यह था कि भारत में इस्लाम ने जो ग्रनुयायी बनाये वे सहसा मूर्ति-पूजा ग्रौर ग्रन्ध-विश्वासों को नहीं छोड़ सकते थे।

सम्मिश्रण की प्रवृत्ति—दोनों धर्मों के सम्पर्क का चौथा प्रभाव यह हुम्रा कि दोनों में सम्मिश्रण की प्रवृत्ति बढ़ी श्रौर ऐसे सम्प्रदायों श्रौर सुधारकों का जन्म हुग्रा जिनके अनुयायी हिन्दू और मुसलमान दोनों ही थे। हिन्दुओं ने उदारतापूर्वक मुस्लिम देवी-देवताओं, पीरों श्रीर मजारों की पूजा शुरू की श्रीर मुसलमान हिन्दू दर्शन की गम्भीरता से प्रभावित होकर उसकी थ्रीर भुके। भारत की जनगणना की रिपोर्टी में पीरों के पूजक हिन्दुओं का काफी उल्लेख है। इस शती के शुरू में पंजाब में अब्दुल कादिर जिलानी के मुरीदों में रावलिपण्डी के बाह्मण थे, बहराइच में सैयद सालार मसूद के मजार के उपासक हिन्दू भी हैं। अजमेर में शेख मुईनुद्दीन चिश्ती के मजार की भी यही दशा है। बंगाल के देहाती मुसलमानों द्वारा हिन्दू देवताग्रों की पूजाग्रों के उदाहरण पहले दिए जा चुके हैं। मध्यकाल में स्रकबर स्रौर दारा शिकोह हिन्दू धर्म की ग्रोर भुके थे। दारा शिकोह का तो यहाँ तक कहना था कि तौहीद (एकेश्वरवाद) का सर्वोत्तम रूप उपनिषदों में पाया जाता है। उसने पचास उपनिषदों का फारसी में अनुवाद करवाया तथा 'मजसूउल् बहरैन' नामक एक ग्रन्थ की रचना कराई। ग्रंथ के नाम का ग्रर्थ है—'दो सागरों का संगम'। इसमें फारसी पढ़ने वालों के लिए वेदान्त की परिभाषाओं का स्पष्टीकरण था, साथ ही उनके सूफी पर्याय भी दिये गए थे।

हिन्दू-मुसलमानों के मेल भ्रौर सामीप्य की लहरों का परिणाम यह हुम्रा कि सत्यपीर, सतनामी, नारायणी भ्रादि ऐसे पन्थों का प्रादुर्भाव हुम्रा जिनके अनुयायी हिन्दू भ्रौर मुसलमान दोनों ही थे श्रौर जो दोनों में कोई भेद-भाव नहीं मानते थे। बारहवीं शती में बंगाल में हिन्दुभीं का मुसलमानों की दरगाहों पर मिठाई चढ़ाना,

कुरान पढ़ना ग्रौर मुस्लिम त्योहार मनाना प्रारम्भ हो गया था। मुसलमान भी
ि हिन्दुग्रों के धार्मिक रिवाजों के प्रति कियात्मक सम्मान प्रदिश्ति करते थे। इसी मेलजोल से बंगाल में एक नये देवता 'सत्यपीर' की पूजा ग्रुरू हुई। कहा जाता है कि
गौड़ का बादशाह हुसैनशाह (१४६३-१५१६ ई०) इस सम्प्रदाय का संस्थापक था।
ग्रौरंगजेब के समय सतनामी ग्रौर नारायणी सम्प्रदायों ने दोनों को मिलाने की
कोशिश की। पिछले पंथ में हिन्दू मुसलमान दोनों लिये जाते थे, ये पूर्व की ग्रोर मुहुँ
करके दिन में पाँच बार प्रार्थना करते थे, ईश्वर के नामों में श्रल्लाह को भी मानते
थे ग्रौर मुद्दों को दफनाते थे। गुजरात के एक साधक प्राणनाथ ने जाति-भेद, मूर्तिपूजा
ग्रौर ब्राह्मणों के प्रभुत्व का खण्डन किया। उनसे हर नये दीक्षा लेने वाले को हिन्दू
ग्रौर मुसलमान दोनों के साथ बैठकर भोजन करना पड़ता था। प्राणनाथ का मन्तव्य

#### कला

वास्तु-कला (भवन-निर्माण)--सामीप्यं तथा मेल-जोल की जो प्रवृत्ति धार्मिक 'विचारों में थी, वही विभिन्न कलाग्रों में दृष्टिगोचर होती है। वास्तु-कला इसका ठोस ग्रीर ज्वलन्त उदाहरण है। मध्य-युग में कला के एक नवीन रूप का जन्म हुग्रा, जिसमें हिन्दू और मुस्लिम कला-शैलियों का सुन्दर सामञ्जस्य पाया जाता है। इसे भारत-मुस्लिम (इण्डो-सारसैनिक) या पठान-कला कहा जाता है। दोनों कलाग्रों पर भौगोलिक परिस्थितियों का प्रभाव था। भारत उत्तुंग पर्वतों, विस्तृत मैदानों, दुर्भेद जंगलों, प्रचण्ड ऋतुम्रों भ्रौर घनी वनस्पतियों का देश है; ग्रतः भारतीय कला में विशालता, स्थलता ग्रौर विस्तार पर ग्रधिक बल था। जिस तरह भारतीय जंगलों में असंख्य फूल-पत्तियों से सारी भूमि ढकी रहती है, उसी तरह भारतीय मन्दिरों में कोई चप्पा ग्रलंकरण से खाली नहीं रहता। विस्तार, बाहुत्य ग्रीर चित्रप्राचुर्य इसकी प्रधान विशेषताएँ हैं। इसके विपरीत ग्ररब एक विशाल रेगिस्तान है, जिसमें मीलों तक कोई वनस्पति नहीं दिखाई देती । ग्रतः मुस्लिम कला की विशेषता बड़े-बड़े भवन, ऊँची मीनारें, साफ ग्रौर सादी दीवारें थीं ।' भारत में मुसलमान गुम्बद, मीनार भौर डाट लाये ग्रीर उन्होंने भारतीयों से तंग स्तम्भ-पंक्तियाँ, तथा भवन-कला के भन्य अलंकरण प्रहण किये। मुसलमानों को मेहराब का ज्ञान था, अतः उन्हें सम्भों की ग्रावश्यकता नहीं थी। हिन्दुग्रों को डाट का ज्ञान न था, ग्रतः उनके लिए स्तम्भ अनिवार्य थे। सल्तनत युग तथा मुगल युग की वास्तु में इन दोनों का सम्मिश्रण हुआ। इस सम्मिश्रण में दो कारण सहायक सिद्ध हुए—(१) मुस्लिम भवनों के शिल्पी हिन्दू थे, जो मुसलमान बादशाहों की देख-रेख में भवन-निर्माण करते थे, (२) नर्थ मुस्लिम भवन पुराने हिन्दू मन्दिरों की विष्वस्त सामग्रियों से बने थे। भतः मुस्लिम् वास्तु पर हिन्दू प्रभाव पड़ना स्वाभाविक ही था।

हिन्दू प्रभाव की मात्रा विभिन्न कला-शैलियों में परिस्थितियों के अनुसार बदलती रहती थी। सल्तनत युग की दिल्ली-शंली में कुतुबमीनार और अलाई दरवाजे में मुस्लिम तत्त्वों की प्रधानता है, किन्तु जौनपुरी, बंगाली, गुजराती तथा बीजापुरी शैली में हिन्दू तत्त्वों की प्रधानता है। जौनपुर में शर्की सुलतानों के सब कारीगर हिन्दू थे। इनके बनवाये हुए भवनों की भीमकाय भित्तियाँ, वर्गाकार स्तम्भ और छोटी गैलिरयाँ स्पष्ट रूप से हिन्दू प्रभाव की सूचक हैं; और जौनपुर की मस्जिदों में मुस्लिम कला की एक प्रधान विशेषता मीनार बिलकुल नहीं है। इसका सबसे अच्छा उदाहरण १४० म ई० में पूर्ण हुई जौनपुर की 'अतालादेवी की मस्जिद' है। बंगाल में हिन्दू प्रभाव प्रबल रहा और इसका सुन्दरतम उदाहरण पाण्डुम्रा में सिकन्दर द्वारा (१३६ ई०) बनवाई हुई अदीना मस्जिद है। गुजरात, मालवा, काश्मीर और बीजापुर की मुस्लिम वास्तु भी हिन्दू प्रभाव से ग्रोत-प्रोत है।

मुगल युगों की इमारतों में ईरानी श्रीर भारतीय दोनों शैलियों का सामञ्जस्य कहें सुन्दर रूप में दृष्टिगोचर होता है। श्रकबर द्वारा बनवाये फतहपुर सीकरी के भवनों, श्रागरा के जहाँगीरी महल, मुहम्मद गौस श्रीर हुमायूँ के मकबरे में यह प्रभाव सुस्पष्ट है। इसका चरम उत्कर्ष शाहजहाँ की इमारतों—श्रागरे के ताजमहल श्रीर मोती मस्जिद—में दिखाई देता है।

संगीत—इस्लाम के संसर्ग का भारतीय संगीत पर गहरा प्रभाव पड़ा श्रीर वह नये वाद्य यन्त्रों तथा नये रागों से समृद्ध हुआ। प्राचीन भारतीय तथा ईरानी संगीतों के सिम्मश्रण ने एक नई संगीत-शैली को जग्म दिया जो दोनों शैलियों से अधिक उत्कृष्ट भीर मनोहारिणी थी। अभीर खुसरो की असाधारण प्रतिभा से आरतीय-संगीत को एक अनुपम विश्वालता और एकना मिली। भारत में वह सितार का आरम्भकर्ता माना जाता है। इससे उसने भारत की उत्तरी और दक्षिणी संगीत-शैलियों में सामञ्जस्य स्थापित किया। कव्वाली भी उसी ने शुरू की, वह पद्धित अब तक लोकप्रिय है। जौनपुर के शर्की दरबार की सबसे बड़ी देन 'स्थाल' है। अकबर के दरबार में ईरानी, तूरानी, काश्मीरी और हिन्दू स्त्री-पुरुष अनेक उत्कृष्ट गर्वेथे थे; किन्तु उस युग का सबसे बड़ा रागी तानसेन था। अभीर खुसरो से मुहम्मदशाह रंगीलें के समय तक औरंगजेब के एक-मात्र अपवाद को छोड़कर मुस्लिम दरबारों में भारतीय संगीत को प्रोत्साहन मिला; इसमें तराना, ठुमरी, गजल, कव्वाली आदि का उसमें प्रवेश हुआ।

वित्र-कला—मुगल चित्र-कला के उद्भव तथा प्रेरणा का मूल स्रोत ईरान' बा; किन्तु वास्तु कला की मौति वह भी ईरानी भीर हिन्दू कलाओं का सुन्दर सिम्म-श्रम था। ग्रकबर के दरबार के चित्रकारों में बहुसंख्या हिन्दुओं की थी। १७ प्रधान वित्रकारों में १३ हिन्दू थे जो छित-चित्रण में ग्रत्यन्त कुशल थे। इनमें बसावन, साल भीर दसवन्त विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। उद्यान-निर्माण-कला—प्रसिद्ध कला-मर्मज्ञ हैवल ने उद्यानों की योजना और निर्माण को भारतीय कलाश्रों में मुगलों की सबसे बड़ी देन कहा है। भारत में मुगलों के ग्राने से पहले भी बाग थे, किन्तु वे मुख्य रूप से फलों के लिए थे ग्रौर प्रायः वन जैसे होते थे। मुगलों के बगीचे ईरान ग्रौर तुर्किस्तान में विकसित उद्यान-कला के ग्रनुरूप थे। इनकी विशेषताएँ ये थीं—नहरों को ऊँचाई से लाकर उनसे सात-ग्राठ प्रपात बनाये जाते थे, इनमें फव्वारे लगे होते थे, नहर की पटिरयों के दोनों ग्रोर फूलों की क्यारियाँ होती थीं। सबसे ऊँचे या निचले फव्वारे पर बारह दरी होती थीं, जहाँ से सारे दृश्य का ग्रवलोकन किया जाता था। काश्मीर के शालामार, निशात, ग्रच्छावल, वैरीनाग ग्रौर लाहौर के शालामार बगीचे इसी ढंग पर मुगलों के बनवाये हुए हैं।

### साहित्यिक उन्नति

श्रान्य प्रभाव—इस्लाम ने मध्ययुग में साहित्यिक तथा वैज्ञानिक उन्निति श्रीर राजनीतिक एकता के विकास में बड़ा भाग लिया। उसने जन-साधारण के जीवन, रहन-सहन, वेष-भूषा श्रीर खान-पान पर भी प्रभाव डाला। हिन्दी में विद्यापित, तुलसीदास श्रीर सूर की रचनाएँ इस युग की हैं। बंगला भाषा को साहित्य के पद पर पहुँचाने में अनेक कारण थे। इनमें निस्सन्देह सबसे श्रीधक महत्त्वपूर्ण हेतु मुसल-मानों का बंगाल विजय करना था। यदि हिन्दू राजा स्वाधीन बने रहते तो बंगला भाषा को राजाशों के दरबारों तक पहुँचने का श्रवसर मुश्किल से ही मिल पाता। चौदहवीं सदी के शुरू में नसीरशाह ने महाभारत का संस्कृत से बंगला में श्रनुवाद कराया। रामायण के अनुवादक कृतिवास को मुस्लिम दरबार से पूरी सहायता मिलती थी। सम्राट् हुसँनशाह ने मलधर वसु से भागवत का बंगला में श्रनुवाद कराया। मुसलमानों के द्वारा संस्कृत ग्रन्थों के बंगला अनुवादों के अत्यधिक उदाहरण हैं। बहमनी बादशाहों ने मराठी को पूरा प्रोत्साहन दिया। इसी काल में उदूं का विकास हुगा। सोलहवीं सदी में उसका जन्म हुगा श्रीर श्रठारहवीं सदी में वह साहित्यक भाषा बनी। फारसी तवारीखों से देश में इतिहास लिखने की प्रवृत्ति को प्रोत्साहन मिला।

वैज्ञानिक उन्नित — वैज्ञानिक उन्नित विशेष रूप से सामरिक कला में हुई। मुगलों ने यूरोपीय रण-कला तथा बाल्द, बन्दूक और तोपों का प्रयोग तुर्कों भीर ईरानियों से सीखा तथा उसका भारत में प्रसार किया। युद्ध विद्या, सैनिक व्यवस्था भीर किलेबन्दी की इस समय विशेष उन्नित हुई। कागज बनाने की कला मुसलमान ही भारत में लाये। इससे विद्या-प्रसार के कार्य में बड़ी सहावता मिली। मुगल शासन ने सारे देश में सुदृढ़ शासन द्वारा राजनीतिक एकता उत्पन्न की।

उत्तर भारत की भाषा, वेश-भूषा, रहन-सहन भौर खान-पान में मुस्लिव भ्रमाव बहुत स्पष्ट है। हिन्दी, बंगला, मराठी में सैकड़ों फारसी, धरबी, तुर्की खब्दों

## भारत का सांस्कृतिक इतिहास

से वृद्धि हुई है। हिन्दुग्रों के विवाह-जैसे पिवत्र संस्कार में सेहरा ग्रौर जामा का प्रयोग होने लगा। हमारी ग्रिधिकाँश मिठाइयाँ इसी काल की ईजाद हैं। बालूशाही, शकर-पारा, कलाकन्द, गुलाब जामुन, बरफी, हलवा सब मुसलमानी नाम हैं। प्राचीन साहित्य में मोदक (लड्डू) ग्रौर ग्रपूप (मालपूर्व) के ग्रितिरिक्त बहुत कम मिठाइयों का वर्णन मिलता है।

इस्लाम के साथ हिन्दू धर्म के सम्पर्क ने भारत में जो प्रभाव पैदा किये वे अनुपम हैं। इसने एक नई समन्वयात्मक सम्यता देने का प्रयत्न किया, जो न हिन्दू थी और न मुसलमान; अपितु हिन्दू और मुसलमान दोनों संस्कृतियों के सुन्दर तत्त्वों को लिये थी। इसने वह विशाल मानव धर्म दिया जो जात-पात और संकीर्णताओं से मुक्त, पुरोहितों के प्रभुत्व से स्वतन्त्र, कर्मकाण्ड के बाह्य आडम्बर और विभिन्न देवी-देवताओं की पूजा से रहित था, जो एकेश्वरवाद, विश्व-बन्धुत्व, प्रेम, संयम, सदाचार और आत्म-शुद्धि पर बल दे रहा था। इसने हमें वास्तु के क्षेत्र में ताजमहल दिया, जिसके तुल्य भव्य भवन संसार में इने-गिने ही हैं। इसने हमें सूर, तुलसी, विद्यापित और कृत्ति-वास दिये। इस्लाम और हिन्दू धर्म के राजनीतिक संघर्ष अतीत का विषय बन गए हैं, किन्तु जस समय का कलात्मक वास्तु-वैभव—फतहपुर सीकरी और मोती मिस्जिद तथा जस समय के सन्तों की चाणी हमें जस स्विणिम युग की याद दिलाती हैं, जब हिन्दू और मुसलमान एक होकर सिह्म्पुता, प्रेम और सहयोग से समस्त भारत में एक उच्चतर, पिवत्रतर संस्कृति का निर्माण कर रहे थे।

# शासन-प्रणाली

प्राचीन भारत में राजतन्त्र ग्रौर प्रजातन्त्र दोनों प्रकार की शासन-प्रणालियाँ प्रचलित थीं; किन्तु प्रधानता राजतन्त्र की ही थी। गुप्त युग में ४०० ई० के बाद प्रजातन्त्रों का ग्रन्त हो जाने से देश की एक-मात्र शासन-प्रणाली राजतन्त्र ही रह गई। यहाँ दोनों का संक्षिप्त उल्लेख किया जायगा।

#### राजतन्त्र

वैदिक युग—राजतन्त्र की प्रणाली भारत में वैदिक युग से प्रचलित है। उस समय राजा की उत्पत्ति का कारण सम्भवतः सामरिक आवश्यकता थी। युद्ध में सफल नेतृत्व करने वाले व्यक्ति स्वभावतः राजा का पद पा लेते थे और उनके पुत्रों के योग्य होने पर यह पद आनुवंशिक बन जाता था। वैदिक राज्य प्रायः जनराज्य होते थे, इनका आधार कुल या परिवार होता था। कई कुलों से 'विश' का निर्माण होता और कई विशों से जन की रचना होती। एक जन या कबीले के व्यक्ति अपना मूल पुरुष एक ही मानते थे, उनका मुख्या राजा होता था। वैदिक युग के प्रारम्भ में राजा का निर्वाचन होता था किन्तु संभवतः साधारण जनता इसमें भाग नहीं लेती थी। जनता के नेता—कुलपित और विश्पति—ही राजा का वरण करते थे। वरण का अर्थ राजा बनने की स्वीकृति देना था। वरण होने पर राज्याभिषेक होता था और राजा प्रजा-पालन की 'प्रतिज्ञा' करता था। प्रतिज्ञा तोड़ने पर राजा निर्वासित और पदच्युत किया जा सकता था।

ऐतरेय ब्राह्मण में ऐन्द्र महाभिषेक का वर्णन करते हुए इस प्रतिज्ञा का विशद वर्णन है। इस समय राजा बड़ी श्रद्धा के साथ इस प्रतिज्ञा की उद्घोषणा करता या—"मैं जिस रात्रि को उत्पन्त हुया था और जिस रात को मरूँगा इन दोनों के बीच में मैंने जितने यज्ञीय अनुष्ठान और पुण्य कार्य किये हैं, मैं उनसे, स्वर्गलोक से तथा अपनी संतान से वंचित हो जाऊँ, यदि मैं प्रजा से द्रोह कहूँ।" (यां च रात्रि-मजायेऽहं यां च प्रेतास्मि तदुभयमन्तरेण इष्टापूर्त्तये लोके सुकृतमायुः प्रजां वृञ्जी-था यदि ते दुह्ये यमिति। ऐ० व्रा० अष्टम पंजिका, अध्याय ४, कंडिका १५)। राज्या-मिषेक के समय राजा के लिये इससे अधिक कठोर प्रतिज्ञा की कल्पना नहीं की जा सकती। इसमें राजा प्रजा के प्रति अपने कर्त्तव्यपालन की शिथिलता की अवस्था में

अपने सब शुभ कर्मों के पुण्य फल की प्राप्ति से तथा प्रियतम सन्तान से वंचित होने का संकल्प करता है। इससे इस प्रतिज्ञा की गुरुता और गंभीरता स्पष्ट है। इस घोपणा के बाद ही राजा को व्याघ्रचर्म से आच्छादित आसन्दी या काष्ठिनिर्मित सिंहासन पर बैठने की अनुमित दी जाती थी तथा पुरोहित उसके ऊपर सोने की थाली से सौ या नौ छिद्रों से बहने वाले जल के द्वारा उसका अभिषेक करता था। इस प्रकार प्रतिज्ञा एवं अभिषेक द्वारा राजा के चित्त पर प्रजापालन के कर्त्तव्य की महत्ता भली भाँति श्रंकित कर दी जाती थी।

सिमित ग्रौर सभा—वैदिक काल में राजा निरंकुश नहीं था, उसका नियंत्रण सिमित द्वारा होता था। यह वर्तमान काल की केन्द्रीय लोक सभा समभी जा सकती है। यह समूचे जन की संस्था थी। इसमें कौन-कौन जाते थे, यह कहना कठिन हैं। किन्तु ग्रामणी, सूत, रथकार ग्रौर कम्मीर इसमें श्रवश्य सिम्मिलित होते थे। राज्य की ग्रसल बागडोर इसी के हाथों में थी। राजा की स्थिति इसी के समर्थन पर मवन्तिम्बत थी। राजाओं की यही इच्छा रहती थी कि सिमिति सदा उनका साथ दे। इसके विरुद्ध होने पर वे घोर संकट में पड़ जाते थे। इसकी सद्भावना ग्रौर सहयोग पाने के लिए राजा सिमित की बैठकों में भाग लेता था।

सभा का अर्थ कुछ विद्वानों ने 'समान कांति (भा) वाले' व्यक्तियों का संगठन किया है। इनके अनुसार सभा एक प्रकार की वृद्ध परिषद् थी, इसमें पुरोहित, घनिक आदि उच्चवर्ग के व्यक्ति सिम्मिलित होते थे और 'सिमिति' में साधारण व्यक्ति। सभा और सिमिति को प्रजापित की जुड़वाँ कन्याएँ समभा जाता था। केन्द्रीय सभा के अतिरिक्त प्रत्येक गाँव में भी सभा होती थी।

१००० ई० पू० से समितियाँ लुप्त होने लगीं। इसका प्रधान कारण यह था कि पुराने जन-राज्य विस्तीर्ग होकर प्रादेशिक राज्य बन रहे थे। पहले इनका विस्तार वर्तमान जिलों के बराबर था, साम्राज्य बनने पर ये किमश्निरियों के बराबर हुए। इन विस्तृत राज्यों में समिति-जैसी केन्द्रीय लोक सभा के सदस्यों का इकट्ठा होना तथा काम करना किन था। उस समय न तो यातायात के साधन इतने उन्तत थे श्रीर न प्रतिनिधि-व्यवस्था का ग्राविष्कार हुआ था, ग्रतः वैदिक युग के बाद समिति का भन्त हो गया।

वैदिक राजा रिलयों की सहायता से शासन करता था। इनमें राजा के सम्बन्धी, मंत्री, विभागों के अध्यक्ष और दरबारी सम्मिलित होते थे। इस युग के प्रधान अधिकारी सेनापित, संग्रहीता (कोषाध्यक्ष) भागधुक् (कर-संग्राहक या अर्थ-मन्त्री), ग्रामणी (गाँवों का मुखिया) और सूत (रथ सेना का नायक) थे। सरकार का प्रधान कार्य भान्तरिक उपद्रवों और बाह्य ग्राक्रमणों से राज्य की रक्षा करना था। कर पहले ऐच्छिक और बाद में भ्रावस्यक हो गए। राजा का प्रधान कर्त्वत्य प्रजा की

श्राघ्यात्मिक ग्रौर भौतिक उन्नति करना था। राज्यों का ग्राकार छोटा होने से इस समय तक प्रान्तीय ग्रौर स्थानीय शासन का विकास नहीं हुग्रा था।

मौर्य युग—मौर्यकालीन राजतन्त्र वैदिक काल की अपेक्षा अधिक सुविकसित अपैर उन्नत था। उस समय तक राजा के अधिकारों में बहुत वृद्धि हो गई, राज्यों के अधिक विस्तृत होने तथा यातायात की कठिनाई के कारण राजा पर अंकुश रखने वाली समिति का अन्त हो गया। राजा सेना, शासन, न्याय आदि सब विभागों का अधीश्वर बना, उसे कानून बनाने का भी अधिकार मिला। इस काल में राजतन्त्र को दो विशेषताएँ उल्लेखनीय हैं—(१) शासन-तन्त्र का विकास (२) राज्य के कार्य-क्षेत्र का विस्तार।

शासन-तन्त्र—मीर्य साम्राज्य का शासन-प्रबन्ध बहुत ही व्यवस्थित था। केन्द्रीय तथा प्रान्तीय शासन का स्पष्ट भेद ग्रीर पिछले का विकास सर्वप्रथम इसी युग में हुआ है। केन्द्र में राजा मंत्रि-परिषद् के साथ शासन करता था। मीर्य सम्राद् भ्रपने को केवल 'राजा' कहते थे ग्रीर ग्रपने साम्राज्य को 'विजित'। वैदिक काल के रित्नियों या राजा के परामर्शदाताग्रों ने ग्रव मंत्रि मण्डल का रूप धारण किया। वैधानिक दृष्टि से यद्यपि यह राजा के प्रति उत्तरदायी था; किन्तु लोकमत का इस पर काफी प्रभाव था ग्रीर राजा को कई बार बाधित होकर ग्रानिच्छापूर्वक मंत्रियों की बात स्वीकार करनी पड़ती थी। उदाहरणार्थं चन्द्रगुप्त मीर्य ग्रपने मंत्री कोटिल्य की इच्छा के विरुद्ध नहीं जा सकते थे। सम्राट् ग्रशोक बौद्ध संघ को ग्रंधामुन्य दान दिये जा रहे थे, मंत्रियों ने इसका विरोध किया ग्रीर ग्रन्त में एक बार ग्रशोक को जम्बूई। पेश्वर' होकर भी संब को ग्राधे ग्रांवले का दान करके ही संतोष करना पड़ा।

प्रांतीय शासन की विस्तृत व्यवस्था भी सर्वप्रथम इसी काल में हुई। मीयाँ का 'विजित' पाँच प्रान्तों (मण्डलों) में बँटा था, इन्हें संभवतः चक्र कहते थे।

- (१) मध्य-देश —इसमें उत्तर प्रदेश, बिहार, मध्य प्रान्त का हिन्दी भाषा-भाषी क्षेत्र सम्मिलित था। इसकी राजधानी पटना थी।
- (२) प्राची—कर्लिग-बंगाल भ्रादि पूर्वी देश प्राची कहलाते थे। इनका शासनकेन्द्र तोसली (धौली जि॰ पूर्रा) थी।
- (३) नर्मदा के दक्षिण का प्रदेश दक्षिणा-पथ था। इसकी राजधानी सुवर्ण गिरी थी।
- (४) मारवाड़ सिन्ध, गुजरात, कोंकण के प्रदेश 'श्रपर जनपद' या पश्चिम देश में आते थे। इसका शासन-सूत्र उज्जयिनी से संचालित होता था।
- (५) उत्तरापथ पंजाब, काश्मीर, काबुल स्नादि उत्तरापथ में गिने जाते थे। इसकी राजधानी तक्षशिला थी। इन पाँचों प्रान्तों (चक्रों) में राजा की मीर से नियत 'कुमार' (राजकुमार) या महामात्य (सचिव) शासन का सम्पूर्ण निरीक्षण

करते थे। ग्रशोक युवराजावस्था में उज्जयिनी का शासक रहा था ग्रौर उसने अपने पुत्र कुणाल को तक्षशिला का शासन-प्रबन्ध सौंपा था।

राज्य के कार्यक्षेत्र में भी इस युग में आश्चर्यजनक विस्तार हुआ। पहले उसका प्रधान उद्देश्य आन्तरिक उपद्रवों से तथा बाह्य आक्रमणों से देश की रक्षा करना था, ग्रत्र उसका ग्रादर्श राज्य की सर्वाङ्गीण उन्नति समका गया। ग्रायिक . उन्नति तथा भौतिक दृष्टि से देश को समृद्ध करने के लिए राज्य की श्रोर से उद्योग-धन्धे चलवाने, नई बस्तियाँ बसाने, नई जमीन कृषि योग्य बनाने, बाँध बनवाने, खानें खुदवाने, कारीगरों ग्रीर शिल्पियों को संरक्षण देने की व्यवस्था शुरू हुई। सामान्य जनता तथा उपभोक्ताओं के हितों का ध्यान रखते हुए नाप तथा तौल का मान स्थिर करने, वस्तुओं का संचय और मुनाफाबोरी रोकने के लिए राज्य की ग्रीर से ग्रधिकारी नियत किये जाने लगे। राज्य वर्तमान काल में जिस ग्रायोजित ग्रर्थ-व्यवस्था (Planned Economy) को श्रेयस्कर समभकर, उसे स्थापित करने का यत्न कर रहे हैं, जर्मन विद्वान् उसका जन्मदाता चन्द्रगुप्त के मंत्री चाणक्य को मानते हैं। दुनिया में श्रम-कानूनों का प्रतिपादन सबसे पहले उसी ने किया। कारीगर का हाथ या ग्रांख बेकार कर देने वाले को प्राण-दण्ड मिलता था। भौतिक समृद्धि के साथ-साथ जनता की नैतिक, धार्मिक, सांस्कृतिक उन्नति की ग्रोर भी परा ध्यान दिया गया । वेश्या-वृत्ति, घूस, मदिरा-पान आदि बुराइयों का राज्य की ग्रोर से नियन्त्रण किया गया। धर्म और सदाचार के प्रोत्साहन के लिए 'धर्म महामात्य' नामक राज-कर्मचारी नियत किये गए, विद्वानों, धर्म-प्रचारकों को राज्य की ग्रोर से प्रोत्साहन दिया गया । दीन-दुखियों के कष्ट-निवारण के लिए धर्मशालाएँ, श्रातूरालय (हस्पताल) तथा अन्न-क्षेत्र खोले गए।

इन सब कार्यों के लिए केन्द्र, प्रान्त तथा नगरों में जटिल शासन-चक्र का विकास हुआ। पाटिलपुत्र नगर का प्रबन्ध तीस आदिमियों की एक सभा करती थी। इसके पांच-गांच आदमी छः छोटे वर्गों में विभवत होकर शिल्प, वैदेशिकों की देख-भाल, जन-गणना, वाणिज्य-व्यवसाय, वस्तु-निरीक्षण और कर-वसूली के कार्य करते थे। केन्द्र में मौर्यों का सेना और गुप्तचर विभाग बहुत मजबूत और व्यवस्थित था। सेना के छः विभाग—पैदल, सवार, हाथी, रथ, जल-सेना और रसंद के थे। न्याय-प्रबन्ध के लिए कंटकशोधन या फौजी और धर्मस्य दीवानी न्यायालय थे। केन्द्र में राज्य के आय-व्यय हिसाब आदि रखने, उद्योगों की उन्नित के लिए अनेक अफसर थे। इनसे उस समय केन्द्रीय शासन तथा सचिवालय का पर्याप्त विकास सचित होता है। परवर्ती युगों का राजतन्त्र लगभग मौर्य आदर्श पर ही बना रहा।

सातवाहन युग—इस युग में भारत पर यूनानी, शकों श्रीर कुशाणों के श्राक्रमण हुए—इनसे शासन-पद्धति तथा राजतन्त्र मे कोई बड़े परिवर्तन नहीं हुए । इस काल की दो विशेषताएं हैं।

- (१) राजाश्रों के देवत्व का विचार बढ़ा श्रौर उन्होंने लम्बी-लम्बी उपाधियाँ धारण करनी शुरू की । किनष्क की देवपुत्र की उपाधि से सूचित होता है कि राजा की दिव्यता की भावना पहली श॰ ई॰ तक काफी प्रबल हो चुकी थी । कुशाण राजा देवकुलों या मन्दिरों में अपने वंश के मृत राजाश्रों की मूर्तियाँ स्थापित करते थे । राजाश्रों में उपाधियों का व्यसन बढ़ रहा था । मौर्य युग में चन्द्रगुप्त श्रौर श्रशोक जैसे शक्तिशाली नरेश केवल 'रागा' कहलाने से सन्तुष्ट थे, किन्तु कनिष्क ने 'महाराजा', 'राजाधिराज' की गौरवपूर्ण पदिवयाँ धारण कीं । इसका अनुकरण करते हुए परवर्ती हिन्दू राजाश्रों ने भी 'महाराजाधिराज' की शानदार उपाधियाँ अपने नामों के साथ जोड़ना शुरू किया ।
- (२) शक कुशाण राजाओं की दूसरी विशेषता राजा श्रौर युवराज, पिता तथा पुत्र का संयुक्त शासन या 'द्वैराज्य' पद्धित थी। इस प्रकार के उदाहरण गोंडोफर, किनष्क द्वितीय तथा हुविष्क के शासन हैं। शकों में पिता महाक्षत्रप श्रौर पुत्र क्षत्रप की पदवी घारण करता था श्रौर दोनों अपने नाम से सिक्के चलाते थे। यह प्रणाली ग्रधिक लोकप्रिय नहीं हुई। एक म्यान में दो तलवारों का तथा एक जंगल में दो शेरों का रहना श्रसम्भव है। इसी तरह एक राज्य में दो राजा नहीं रह सकते। इस काल में केन्द्र, प्रान्त, जिले श्रौर नगर का शासन यथापूर्व चलता रहा।

गुप्त युग-गुप्त युग में भारतीय राजतन्त्र श्रौर शासन-पद्धति लगभग भपरिवर्तित ही रही। शासन की बागडोर ब्रानुवंशिक राजा के हाथ में थी, सारी प्रभुता ग्रौर शक्ति का स्रोत वही था। शासन, न्याय, सेना के सर्वोच्च ग्रधिकार उसी को प्राप्त थे। मन्त्रि-परिषद् मौर्य युग की तरह प्रधान रूप से उसे परामर्श देने वाली थी, किन्तु इसमें राजा को प्रभावित करने की पर्याप्त शक्ति थी। युग्रान च्वांग के कथनानुसार राजा विक्रमादित्य प्रतिदिन पाँच लाख मुद्राएँ दान देना चाहते थे पर मन्त्रियों ने इस ग्राधार पर दान का विरोध किया कि इससे राज-कोष शीध्र ही समाप्त हो जायगा स्रोर नये कर लगाने पड़ेंगे। राजा के दान की सर्वत्र स्तुति होगी किन्तु मन्त्रियों को प्रजा की गालियाँ सुननी पड़ेंगी। केन्द्रीय सचिवालय पिछले युगों की भांति काम करते रहे। राज्य द्वारा देश की भौतिक, भ्राधिक, नैतिक भौर मानसिक उन्नति की ग्रोर पूरा घ्यान दिया गया । नैतिक उन्नति के लिए एक विशेष मन्त्री होता था, इसका प्रधान कार्य लोगों के ग्राचार की देख-भाल, धार्मिक संस्थाग्री श्रौर मन्दिरों को दान देना, सामाजिक सुधार के सम्बन्ध में राजा को परामर्श देना था। राज्य की स्रोर से शिक्षा-प्रसार एवं ज्ञान-वृद्धि के लिए सहायता की जाती थी। नालन्दा विश्वविद्यालय का विकास गुप्त सम्राटों के उदार दान से हुग्रा । किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि उस समय राज्य शिक्षा-संस्थाग्रों के ग्रान्तरिक प्रबन्ध ग्रीर पाठ्यकम ब्रादि में कोई हस्तक्षेप नहीं करता था। राज्य द्वारा मन्दिर बनवाने की प्रवृत्ति से स्थापत्य, मूर्ति, चित्र ग्रादि ललिख कलाग्रों को बहुत प्रोत्साहन मिला 🛭 राजाओं द्वारा विद्वानों का संरक्षण ज्ञान-विज्ञान की उन्नति में बहुत सहायक सिद्ध ःहुग्रा । समूचे मध्यकाल में राज्य की ये प्रवृत्तियाँ जारी रहीं ।

ग्राम पंचायत-गुप्त युग के राजतन्त्र सम्बन्धी दो परिवर्तन स्मरणीय हैं। पहला तो यह कि ४०० ई० से भारत में गणराज्यों का ग्रन्त हो गया। ग्रागे इनके विलूप्त होने के कारणों पर विशेष प्रकाश डाला जायगा । दूसरा परिवर्तन स्थानीय स्वशासन-संस्थाग्रों-गाम-पंचायतीं ग्रौर नगर-सभाग्रों-के कार्यों ग्रौर ग्रधिकारीं में अप्राक्चर्यजनक वृद्धि है। ये संस्थाएँ मौर्यकाल से श्रौर उससे भी पहले से चली आ रही थीं किन्तू ज्यों-ज्यों राज्य के विस्तार स्रौर केन्द्रीकरण की प्रवृत्ति बढ़ती गई, ∙त्यों-त्यों इनका ग्रधिक विकास हुग्रा । सन्धि-विग्रह को छोड़कर इन्हें सब ग्रधिकार प्राप्त थे। ये ग्राम की रक्षा की व्यवस्था तथा राजकीय करों का संग्रह करतीं, नये कर लगातीं, गाँव के भगड़ों का फैसला करतीं, लोक-हित की योजनाएँ भ्रपने हाथ में ·लेतीं, सार्वजनिक ऋण भ्रादि लेकर भ्रकाल भौर भ्रन्य संकटों के प्रतिकार का उपाय करतीं, पाठशालाएँ, ग्रनाथालय, विद्यालय चलातीं, मन्दिरों द्वारा विविध सांस्कृतिक -श्रौर धार्मिक कार्य करतीं । इन सभाग्रों पर यद्यपि केन्द्रीय सरकार का निरीक्षण श्रौर ंनियन्त्रण होता था किन्तु प्रधान रूप से ये ग्राम की साधारण जनता द्वारा चुनी ·जाती थीं । दक्षिणी भारत के लेखों से इनकी निर्वाचन-पद्धति तथा कार्य-प्रणाली पर ·ग्राधिक प्रकाश पड़ा है। उदाहरणार्थ चिगलपट जिले के उत्तर मैरूर गाँव की कार्य-कारिणी के सदस्य चिट्टी डालकर चुने जाते थे। ग्राम के तीसों वार्डों (विभागों) में प्रत्येक द्वारा कई व्यक्तियों के नाम प्रस्तावित किये जाते थे। प्रत्येक उम्मीदवार का नाम कागज के पृथक पूर्जे पर लिख लिया जाता था। हर एक वार्ड के पूर्जे या ·पचियां एक बर्तन में रख दी जाती थीं ग्रीर किसी ग्रबोध शिशु से एक पर्ची उठाने को कहा जाता था। जिसके नाम की पर्ची ग्राती वह उस वार्ड का प्रतिनिधि घोषित होता था। इस चुनाव में किसी प्रकार के प्रचार, पैरवी या पार्टीबाजी की जरूरत ही न होती थी। इस प्रकार साधारण जनता द्वारा निर्वाचित ग्राम-नंचायतें उन दिनों प्रजातन्त्र का सुदृढ़ दुर्ग थीं। वैदिक काल की समिति का कार्य ये सारे मध्ययूग में ·करती रहीं। राजा प्रायः ग्राम-पंचायत के कार्यों में कोई हस्तक्षेप नहीं करता था । यदि करता था तो पंचायतें ग्रपनी जागरूकता से उसकी रोक-थाम करती थीं। पंचा-यतों के हाथ में राजा को नियन्त्रित करने का एक ब्रह्मास्त्र था, जनता से कर वसूल करके, उसे राजा तक पहुँचाना इन्हीं का कार्य था; यदि राजा अनुचित, नये और ·भ्रन्याय्य कर लगाये तो ये उनको वसूल करने से ठीक वैसे ही इन्कार कर सकती थीं जैसे फ्रेंच राज्य-क्रान्ति से पहले राजा के अनुचित करों को फ्रेंच पार्लमेंण्ट (न्याया-लय) वैध मानना श्रंगीकार नहीं करते थे। इस प्रकार प्राचीन काल में ग्राम पंचायतें प्रजातन्त्र के इस मौलिक सिद्धान्त को कियात्मक रूप प्रदान कर रही थीं कि कोई कर प्रजा के प्रतिनिधियों की सहमित के बिना नहीं लगाया जा सकता। इन ग्राम पंचायतों के कारण उस समय राजतन्त्र होते हुए भी साधारण जनता प्रजातन्त्र के सभी लाभ

्उठा रही थी, क्योंकि स्थानीय स्वशासन में उसे पूरी स्वतन्त्रता प्राप्त थी। ब्रिटिश युग की अदालतों ने पंचायतों और ग्राम-सभाग्रों का अन्त कर दिया। यह प्रसन्तता की बात है कि स्वतन्त्र भारत में इनका पुनरुद्धार हो रहा है। इन्हें न केवल न्याय किन्तु सार्वजनिक स्वास्थ्य, निर्माण, विकास योजनाग्रों, शिक्षा, कर-संग्रह ग्रादि के कार्य सींपे जा रहे हैं।

प्राचीन राजतन्त्र की समीक्षा—ग्राजकल लोकतन्त्र का युग है, राजतन्त्र को प्रजातन्त्र की भाँति जनता के लिए उतना कल्याणकारक नहीं समभा जाता। इस ग्रवस्था में यह देखना ग्रावश्यक प्रतीत होता है कि प्राचीन भारतीय राजतन्त्र प्रजा के लिए कितना उपयोगी ग्रीर हितकर सिद्ध हुग्रा। राजतन्त्र का सबसे बड़ा दोष यह है कि उसमें सारी शक्ति एक व्यक्ति के हाथ में केन्द्रित हो जाती है, यदि उस पर कुछ प्रतिबन्ध न हों तो वह उसका मनमाना दुरुपयोग करने लगता है ग्रीर प्रजा कष्ट पाती है। यूरोप में मध्यकाल में जब राजाग्रों ने ग्रपने ग्रसीम ग्रधिकारों का दुरुपयोग करके प्रजा के गाढ़े पसीने से कमाये धन को भोग-विलास में ग्रन्धाधुन्ध फूँकना शुरू किया; निरपराध व्यक्तियों को जेल में डालना तथा प्रजा पर ग्रनुचित कर लगाना शुरू किया तो जनता ने राजाग्रों के विरुद्ध विद्रोह किया ग्रीर वहाँ राजतन्त्र का ग्रन्त हो गया। भारत में राजा ग्रपने ग्रधिकारों का दुरुपयोग न करते हों, सो बात नहीं; किन्तु उनकी शक्ति पर कई प्रकार के प्रतिबन्ध थे। इनके कारण प्रजा प्रायः निरंकुश राजतन्त्र की बुराइयों से बची रहती थी।

राजतन्त्र पर प्रतिबन्ध—पहला प्रतिबन्ध—राज्य-सम्बन्धी श्रनेक उदात्त श्रादर्श श्रीर उच्च धारणाएँ थीं। ये राजा को निरंकुश या स्वेच्छाचारी होने से रोकती थीं। पहली धारणायह थी कि राजा प्रजा का सेवक है उसका प्रधान कार्य जनता को प्रसन्न रखना है। राजा कहते ही उसे हैं जो प्रकृति का श्रनुरंजन करे। कौटिल्य के मतानुसार प्रजा के हित में राजा का हित है श्रीर प्रजा के सुख में राजा का सुख है।

दूसरी धारणा यह थी कि धर्म का पालन राजा का श्रावश्यक कर्त्तंच्य है। संसार के सबसे पहले राजा पृथु को यह प्रतिज्ञा करनी पड़ी थी कि मैं श्रुति-स्मृतियों में बताये धर्म का पूरा पालन करूँगा और कभी मनमानी न करूँगा। प्राचीन काल में प्रजा में रोग, शोक श्रीर कव्ट का कारण राजा का कर्त्तंच्य-च्युत होना समझा जाता था। श्रतः राजा से धर्म पालन की पूरी श्राशा रखी जाती थी।

तीसरा विचार यह था कि राज्य राजा की वैयक्तिक सम्पत्ति नहीं किन्तु पवित्र धरोहर है। यदि राजा सार्वजिनक द्रव्य का दुरुपयोग करता है तो वह नरकगामी होता है। केवल इतना ही नहीं कि उसे राज्य से स्वार्थ-सिद्धि नहीं करनी चाहिए, किन्तु उसके लिए स्वार्थ-त्याग भी करना चाहिए। 'ग्रग्नि पुराण' के शब्दों में जिस प्रकार गर्मवती स्त्री अपने उदरस्थ शिशु को हानि पहुँचने की आशंका से अपनी इच्छाओं का नियंत्रण

श्रीर सुखों का त्याग करती है, वैसे ही राजा को भी प्रजा के हित के लिए अपने सुर्खों की परवाह नहीं करनी चाहिए। इसमें कोई संदेह नहीं कि श्रीराम श्रीर श्रशोक जैसे राजाश्रों ने इस उदात्त श्रादर्श का पालन किया। प्राचीन काल में नरक के भय से अधिक भीषण कल्पना बड़ी कठिन थी। श्रतः यह श्राशा रखी जा सकती है कि अधिकांश राजाश्रों से श्रपनी सत्ता का दुरुपयोग नहीं किया होगा।

दूसरा प्रतिबन्ध मन्त्रि-मण्डल द्वारा राजा का नियन्त्रण था। पहले ग्रशोक ग्रीर विकमादित्य के ग्रन्थाधुन्ध दान के विरुद्ध मन्त्रियों के सफल विरोध का उल्लेख किया जा चुका है। 'राजतरंगिणी' में उनके प्रभाव के ग्रनेक उदाहरण हैं। राजा ग्रजय-पीड़ मन्त्रियों के निर्णय से पदच्युत किया गया। मृत्यु-शय्या पर पड़ा हुग्रा कलश ग्रपने पुत्र हर्ष को युवराज बनाना चाहता था, पर मन्त्रियों के विरोध के कारण सफल न हो सका। वैधानिक तौर से जनता के प्रति उत्तरदायी न होने पर भी मन्त्रि-मण्डल राजा की स्वेच्छाचारिता पर काफी ग्रंकुश रखता था।

तीसरा प्रतिबन्ध प्रजा को राजा के विरुद्ध विद्रोह का ग्रिधिकार था। प्राचीन शास्त्रकार यह कल्पना नहीं करते थे कि प्रजा राजा के अत्याचार को चुपचाप सहन कर लेगी। उन्होंने उसे राजा को चेतावनी देने तथा उसे पदच्युत करने का ग्रिधिकार दिया है। पहले तो प्रजा यह धमकी देती थी कि यदि तुम अपना रवैया नहीं बदलते तो हम तुम्हारा राज्य छोड़कर चले जायँगे और यदि राजा पर इसका कोई असर न पड़े तो वह अयोग्य राजा को गई। से उतार कर अन्य गुणवान् व्यक्ति को उस पद पर अधिष्ठित कर सकती थी। महाभारत में अत्याचारी राजा के वध तक की आजा दी गई है। वेन इस प्रकार के अभागे राजाओं में से था। नहुष, सुदास, सुमुख, निमि प्रजा की प्रकोपाग्न का शिकार हुए थे। कौटिल्य ने राजा को प्रजा के रोष से सदैव सावधान रहने का आदेश दिया था। प्राचीन काल में राजा के विरुद्ध विद्रोह करना और उसमें सफलता पाना वहुत कठिन न था। मौर्य और शुङ्ग वंश के अन्तिम शासकों तथा राष्ट्रकूट राजा गोविन्द चतुर्थ का अन्त जनता, सामन्तों और सेनापतियों के विद्रोह द्वारा ही हुआ।

चौथा प्रतिबन्ध ग्राम-पंचायतों का विकास था। इनमें जनता का पूरा शासन था भीर ये राजा के स्वेच्छाचार पर पर्याप्त नियन्त्रण रखती थीं। राजा चाहें कितने ही मनमाने कर क्यों न लगा दे, उसे वही कर मिल सकते थे जिन्हें ग्राम-सभाएँ वसूल करके देने को तैयार हों। इन्हें न्याय के भी पर्याप्त ग्रधिकार थे। अतः राजा इस क्षेत्र में भी मनमानी नहीं कर सकता था। 'ग्राम और नगर संस्थाएँ बहुत भंशों में छोटे-छोटे प्रजातन्त्र ही थे, जिनमें जनता की इच्छा के ग्रनुसार शासन होता था।' ग्रतः राजा यदि ग्रत्याचारी होता तो भी उसका प्रभाव राजधानी तक ही सीमित रहता था।

इन प्रतिबन्धों से प्राचीन भारत को राजतन्त्र के दुष्परिणाम बहुन कम भोगने पड़े। मध्य युग में जनता जब अपने राजनीतिक अधिकारों के लिए जागरूक नहीं रही, तभी राजाओं को मनमानी करने का मौका मिला। सामान्यतः प्राचीन राजतन्त्र लोकहित का उच्च आदर्श अपनाने के कारण जनता के लिए हितकर ही सिद्ध हुए।

#### प्रजातन्त्र

प्राचीन काल में राजतन्त्र के साथ-साथ वैदिक युग से गुप्त युग तक भारत में प्रज'तन्त्रों या गणतन्त्रों का ग्रस्तित्व बना रहा। उत्तर वैदिक युग में उत्तरकुरु तथा उत्तरमद्र देशों की शासन-प्रणाली वैराज्य ग्रर्थात् राजहीन कहलाती थी, क्योंकि वहीं राजा शासन नहीं करते थे। बौद्ध ग्रन्थों से यह ज्ञात होता है कि संयुक्त प्रान्त के गोरखपुर जिले ग्रीर उत्तरी बिहार के प्रदेशों में छठी श० ई० पू० में दस गणराज्य थे। ५०० ई० पू० से ४०० ई० तक पंजाब ग्रीर सिन्ध में गणराज्यों का बोल-बाला था। इन्होंने चौथी श० ई० पू० में सिकन्दर का डटकर मुकाबला किया; बाद में, शकों ग्रीर कुशाणों का प्रतिरोध करते रहे। भारत में विदेशियों के शासन का ग्रन्त करने का बहुत बड़ा श्रेय इन्हीं को है। यहाँ प्रधान गणतन्त्रों का संक्षिप्त परिचय दिया जायगा।

बौद्ध साहित्य के गणतन्त्र—बौद्ध साहित्य में दस गणतन्त्रों का उल्लेख हैं कपिलवस्तु के शावय, अल्लकप्प के वुली, केसपूत्र के कालाम, संसुमार के भग्ग, रामगाम के कोलिय, पादा तथा कुशीनारा के मल्ल, पिप्पली दन के मोरिय, मिथिला के विदेह श्रीर वैशाली के लिच्छवि। इनमें भग्ग, वुली, कोलिय श्रीर मोरिय गणतन्त्र श्राघुनिक तहसीलों से अधिक बड़े थे। इनमें अधिक प्रसिद्ध शाक्य, मल्ल, लिच्छवि स्रौर विदेह थे। इन सबमें शाक्य राज्य सबसे छोटा ग्रीर गोरखपुर जिले में ग्रवस्थित था। इसी में भगवान् बुद्ध हुए थे। इससे पूर्व में पटना तक मल्लों का राज्य काफी विस्तीर्ण्**या,** इनके प्रसिद्ध केन्द्र कुशीनगर (गोरखपुर में कुशीनारा) ग्रीर पावा (जि॰ पटना) थे। कुशीनगर भगवान् बुद्ध की तथा पावा वर्धमान महावीर की निर्वाण-भूमि थी। इनसे पूर्व में लिच्छिवि और विदेह गणतन्त्र थे। लिच्छिवियों की राजधानी वैशाली (बसाढ़ जि॰ मुजफ्फरपुर) थी और विदेह की मिथिला। इनमें से ग्रविकांश गणतन्त्र बुद्ध के जीवन-काल में बने रहे, किन्तु शनै-शनैः शक्तिशाली पड़ोसी राज्यों द्वारा इनका भस्तित्व मिटने लगा । मगघ का साम्राज्य इनके लिए सबसे बड़ा खतरा था । भात्म-रक्षा के लिए गणतन्त्र संयुक्तसंघ बनाने लगे। लिच्छिव कभी मल्ली से मिलते वे भीर कभी विदेहों से । बुद्ध के समय लिच्छवि ग्रीर विदेहों के संघ में भाठ गणतन्त्र सम्मिलित थे। यह संघ उस समय विज्जि नाम से प्रसिद्ध वा! मनघ का राजा मजातशत्रु इसे जीतना चाहता था । उसने इनके जीतने का उपाय पूछने के लिए मपना मन्त्री वर्षकार भगवान् बुद्ध की सेवा में भेजा। बुद्ध का कहना था कि जब तक बण्डी मिलकर ग्रपनी सभाएँ करते रहेंगे, संगठित होकर राज-कार्य करेंगे, प्राचीन रीति-

रिवाजों का पालन करेंगे, वृद्ध पुरुषों की सम्मित का ग्रादर करते रहेंगे, तब तक वज्जी लोगों के पतन की ग्राशंका नहीं करनी चाहिए। ग्रजातशत्र ने ग्रपने कूटनीति-कुशल मन्त्री से विज्जयों में फूट डलवा दी ग्रौर बिहार के सबसे शिक्तशाली गणतन्त्र को ग्रपने ग्रधीन कर लिया। ५०० ई० पू० तक बाकी सब गणतन्त्र भी मगध साम्राज्य का ग्रंग बन गए। लिच्छवियों को यद्यपि इस समय मगध के ग्रागे नतमस्तक होना पड़ा, किन्तु २०० ई० पू० तक वे फिर स्वतन्त्र हो गए। चौथी श० ई० में यह राज्य श्रत्यन्त शिक्तशाली था ग्रौर गुप्त साम्राज्य की स्थापना करने वाले चन्द्रगुप्त ने इसकी कुमारदेवी से परिणय करके ग्रपने वंश का उत्कर्ष किया। वैवाहिक स्म्बन्ध से यह राज्य ग्रुप्त साम्राज्य का ग्रंग बन गया।

### पंजाब के गणराज्य

योधेय-५०० ई० पू० से ४०० ई० तक पंजाब ग्रीर सिन्ध में गणतन्त्रों की प्रधानता थी । यहाँ केवल प्रधान गणतन्त्रों का ही संक्षिप्त परिचय दिया जायगा 🕨 यौधेय तीन गणतन्त्रों का शक्तिशाली संघ था। इसकी मुद्राभ्रों से यह जात होता है कि इसका विस्तार पूर्व में सहारनपुर से पश्चिम में बहावलपुर तक, उत्तर पश्चिम में लुधियाना से दक्षिण में दिल्ली तक रहा होगा। इस प्रकार इसमें वर्तमान पूर्वी पंजाब का काफी बड़ा हिस्सा भ्राता था । यौधेय उस समय के उत्कृष्ट योद्धा थे भ्रौर अपनी बीरता के लिए विख्यात थे। देवताओं के सेनापित कात्तिकेय को वे अपना कुलदेवता मानते थे। इन पंजाबी वीरों के पराक्रम की कथा जब सिकन्दर के सैनिकों ने सुनी तो उनके दिल दहल गए, उन्होंने ग्रागे बढ़ने से इन्कार किया। सिकन्दर को विवश होकर लौटना पड़ा। पहली श० ई० में इस गण को कुशाणों ने जीता, किन्तु स्वतन्त्रता-प्रेमी यौषेयों को वे देर तक श्रपने श्रधीन नहीं रख सके। "दूसरी श० ई० के उत्तरार्ध में 'भ्रपने पराक्रम के लिए समस्त क्षत्रियों में भ्रयगण्य' इन वीरों ने फिर सिर उठाया भीर २२५ ई० तक इन्होंने न केवल भ्रपनी खोई हुई स्वतन्त्रता पुनः प्राप्त की, किन्तु. कुक्षाण साम्राज्य को ऐसा धक्का दिया, जिससे वह फिर न सँभल सका।" ३५० ई० तक यह गणतन्त्र बना रहा। बहावलपुर के जोहिये इन्हीं यौधेयों के वंशज माने जाते हैं।

कुषिन्द तथा यह संभवतः जालन्धर द्वाबे में था। इसका पुराना नाम जिगती जनपद था, बाद में इसे 'कुणिन्द' कहा जाने लगा। यह राज्य दूसरी श० ई० तक वर्तमान था, कुशाणों को भारत से खदेड़ने में इसने यौधेयों को बड़ी सहायता दी थी। रावी, चनाब, द्वाबे के उपरले हिस्सों में मद्रों का शक्तिशाली राज्य था। ये संभवतः कठों से भिन्न न वे। इन्होंने सिकन्दर के सम्मुख नतमस्तक हो प्राण-रक्षा को अपमानजनक समम्क, युद्ध में लड़कर मर जाना ही श्रेयस्कर सम्भा। इनकी राजधानी स्यालकोट वी।

मालव श्रौर क्षुद्रक — जेहलम श्रौर रावी के संगम के नीचे रावी के दोनों तटों पर मालव सघ का राज्य था श्रौर उसके पूर्व में इनके साथ मिला हुआ क्षुद्रकों का संघराष्ट्र था। ये दोनों अत्यन्त स्वतन्त्रता-प्रेमी श्रौर लड़ाकू जातियाँ थीं। सिकन्दर का सामना करने के लिए इन्होंने संयुक्त योजना बनाई थी किन्तु दोनों की सेनाएँ मिलने से पहले सिकन्दर मालवों पर टूट पड़ा। मालवों के एक लाख लड़ाकू वीरों ने यूनानियों से जम कर लाहा लिया, सिकन्दर एक बर्छे के घाव से मरते-मरते बचा। सिकन्दर के संकट से उन्होंने एकता का पाठ पढ़ा श्रौर मालव श्रौर क्षुद्रक संघ की एकता कई शताब्दियों तक बनी रही। १०० ई० पू० के लगभग मालव पंजाब से निकलकर अजमेर-चित्तौड़ टोंक के प्रदेश में बसे श्रौर फिर वहाँ से श्रागे बढ़ते हुए मध्य भारत के उस प्रदेश में आये, जिसे श्राज भी उनके नाम से मालवा कहा जाता है। १५० ई० के लगभग शकों ने उन्हें परास्त किया किन्तु २२५ ई० तक वे पुनः स्वतन्त्र हो गए। इनके सिक्कों पर किसी राजा का नाम न होकर 'मालवों की जय' का लेख उत्कीर्ण मिलता है।

शिवि श्रौर भ्रम्बष्ठ—मालवों के पड़ोस में वर्तमान शोरकोट (पश्चिमी पंजाब)। के पास शिवि गणतन्त्र था श्रौर क्षुद्रकों के पड़ोस में ग्रम्बष्ठ । इन दोनों ने बिना लड़े सिकन्दर की श्राधीनता मान लो थी । शिवि १०० ई० पू० तक राजपूताने में चित्तौड़ के पास माध्यमिका नगरी में जा बसे थे ।

श्चार्जुनायन—ग्राधुनिक ग्रागरा-जयपुर प्रदेश में २०० ई० पू० से ४०० ई० तक यह गणतन्त्र विद्यमान था। इनकी मुद्राश्चों पर 'ग्रर्जुनायनों की जय' का लेख मिलता है। ये प्रपना उद्भव संभवतः, महाभारत के प्रसिद्ध पाण्डव ग्रर्जुन से मानते ये। इनके ग्रतिरिक्त द्वारिका में ग्रन्धक—वृष्णियों का भी एक गणतन्त्र था। श्रीकृष्ण इसके प्रधान नेता थे।

### गणतन्त्रों की कार्य-प्रणाली

गणतन्त्रों का सारा राज्य-कार्य उनके समा-गृहों या सन्थागारों में होता वा। शासन का सर्वोच्च ग्रधिकार केन्द्रीय समिति के हाथ में था। योधेयों की समिति में पांच हजार तथा लिच्छिवियों की समिति में ७,७०७ सदस्व थे। रोम की ग्रारम्भिक सीनेट की भाँति ये सदस्य कुलीन वर्ग के होते थे, वंश-परम्परा द्वारा समिति में बैठने के ग्रधिकारी थे। सरकार पर केन्द्रीय समिति का पूरा नियन्त्रण था। समिति के सदस्य राज्य की खरी-खोटी ग्रालोचना खूब करते थे। ग्रन्थक वृष्णि संघ के नेता श्रीकृष्ण ने नारद से शिकायत की थी कि मुक्ते ग्रालोचकों के कटु वचन सुनने भौर सहने पड़ते हैं। वर्तमान युग की भाँति इनमें पार्टीबाजी भौर दलबन्दियाँ काफी होती वी। बौद्ध ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि समिति में प्रस्ताव ग्राजकल की तरह तीन बार विवेद होने के बाद पास होता था, मतगणना का कार्य शलाकाग्राहक नामक ग्रधिकारी

करता था । विवादास्पद प्रश्नों के लिए उद्वाहिका या निर्वाचित समिति बनाई <mark>जाती</mark> थी । प्राय: सभी निर्ण्**य बहुमत से किये जाते थे** ।

प्राचीन गणतन्त्रों ने भारत के सांस्कृतिक विकास में बड़ा महत्त्वपूर्ण भाग लिया। इनके स्वतन्त्र वातावरण में स्वाधीन तत्त्वचिन्तन ने बड़ी उन्नित की। श्रीकृष्ण, बुद्ध ग्रीर महावीर को गणतन्त्रों ने जन्म दिया। उपनिषदों के एवं बौद्ध तथा जैन दर्शनों के विकास में इन्होंने बड़ा भाग लिया। इन राज्यों की उत्कट देश-भाकत प्राचीन राजतन्त्रों में कहीं नहीं दिखाई देती, इन्होंने राजाग्रों की ग्रपेक्षा सिकन्दर को ग्रिधिक सफलतापूर्वक सामना किया। गणतन्त्रों में कृषि, व्यापार ग्रौर वाणिज्य की भी बड़ी उन्तित हुई। इसमें कोई सदेह नहीं कि वैयक्तिक राष्ट्रीय विकास की दृष्टि से ये राजतन्त्रों के समान महत्त्वपूर्ण थे इन्होंने विदेशी ग्राकान्ताग्रों को देश से भगाया, जब तक ये बने रहे, भारत उन्नित करता रहां।

इनके ग्रन्त का कारण श्री जायसवाल के मत में गुप्तों की साम्राज्यवादी नीति थी किन्तु जिन गणतन्त्रों ने सिकन्दर का तथा मौर्य श्रौर कुशाण साम्राज्यों का सफलता-पूर्वक प्रतिरोध किया वे गुप्तों द्वारा कैसे पराभूत हुए ? गुप्तों ने उनकी स्नान्तरिक स्वतन्त्रता में हस्तक्षेप नहीं किया, ग्रतः उनका साम्राज्यवाद उनके लिए घातक नहीं हो सकता। वास्तविक कारण गणतन्त्रों की जनता में स्वतन्त्रता के लिए जागरूक न रहना, ग्रपने नेताओं को राजकीय उपाधियाँ, राजसी ठाठ-बाट श्रौर श्रानुवंशिक पर्द धारण करने से न रोकना था। गणतन्त्रों की एक बड़ी कमजोरी पारस्परिक दलबन्दी श्रीर फूट थी। इनमें संगठन श्रीर एकता का श्रभाव था। उनका जातीय श्रभिमान इसमें जबर्दस्त बाघक था। उनकी दृष्टि संकृचित थी। ग्रपनी स्वतन्त्रता पर संकट ग्राने के समय वे प्राणों की ग्राहृति देने को तैयार रहते थे किन्तु सिकन्दर, शकों या कूजाणों का सामना करने के लिए पंजाब, सिन्ध श्रीर राजपूताने के गणतन्त्रों में एक होकर विशाल उत्तर-पश्चिम राज्य-संघ बनाने की कल्पना उनके मन में न ब्रा सकी। विदेशी ब्राक्रमणों का सफल प्रतिरोध मौर्य ब्रौर गुप्त सम्राटों द्वारा ही हो सका। अतः गणतन्त्र लोकप्रिय न रहे। उपर्युक्त कारणों से ये समाप्त हो गए। ग्राज प्राचीन गणतन्त्र नवीन भारतीय गणराज्य के पय-प्रदर्शन के लिए महत्त्वपूर्ण शिक्षाएँ दे रहे हैं आर इनको भली-भाति हृदयंगम करने में ही हमारा कल्याण है।

# भारतीय कला

## भारतीय कला की विशेषताएँ

१. भाव-व्यंजना की प्रधानता-भारतीय कला ग्रयनी कतिपय विशेषताग्रों के कारण अन्य देशों की कलाओं से मौलिक रूप से भिन्न है। उसका मर्म समक्षने के लिए इनका परिज्ञान आवश्यक है। उसकी पहली विशेषता भाव-व्यंजना की प्रधानता है। कला माकृति, प्रतिकृति मौर मिन्यक्ति पर बल देने से प्रायः तीन बड़े हिस्सों में विभक्त की जाती है। जिस कला का उद्देश्य मुख्य रूप से सौन्दर्यमयी आकृतियाँ बनाना होता है, वह ग्राकृति-प्रधान (Formal) कहलाती है। जिसमें रमणीय प्राकृ-निक घटनाग्रों ग्रौर मानवीय रूपों की यथार्थ प्रतिकृति बनाकर उन्हें सदैव के लिए स्मरणीय बना दिया जाता है, वह प्रतिकृति-प्रधान (Representative) होती है श्रीर जिसमें किसी अमूर्त भाव को कलात्मक कृति द्वारा श्रभिव्यक्त किया जाय वह अभिन्यक्ति-प्रधान (Expressive) कला कही जाती है। चीनियों ने पहले प्रकार पर ग्रधिक ध्यान दिया, उनकी कृतियाँ देखते ही हम उनके सौन्दर्य की प्रशंसा करने लगते हैं। यूनानी तथा पश्चिम की साधुनिक कला प्रतिकृति-प्रधान है, उसमें नर-नारी के स्रादर्श रमणीय रूप को हु-बह वैसे ही पत्थर में खोदने तथा चित्रपट पर स्रं<mark>कित</mark> करने का सफल और सराहनीय प्रयास किया गया है। पहली दृष्टि में ही उनकी कला-कृतियाँ प्रेक्षक को स्रपनी स्रंगसौष्ठव-प्रधान यथार्थवादी रमणीयता से प्रभावित कर लेती हैं। किन्तु भारतीय रचनाग्रों में ऐसी बात नहीं है, उनमें बाह्य सीन्दर्य दिखाने के बजाय ग्रान्तरिक भावों के ग्रंकन को बहुत महत्त्व दिया गया है। इसमें बाहरी सादृश्य की ग्रोर नहीं, किन्तु ग्रन्तस्तल के ग्रालेखन की ग्रोर ग्रधिक ध्यान दिया जाता है। भारतीय कलाकारों ने भगवान् बुद्ध के ग्रंग-प्रत्यंग-गठन, माँस-पेशियों के सूक्ष्म चित्रण, मछलीदार भुजाग्रों के ग्रंकन की ग्रपेक्षा उनके मुख-मण्डल **पर** निर्वाण और समाधि के दिव्य ग्रानन्द को प्रदर्शित करने में ग्रधिक हस्तकीशन प्रदर्शित किया है। भारतीय कला में प्रतिकृति-मूलक कृतियों का सर्वथा श्रभाव हो, सी बात नहीं; किन्तु प्रधानता भाव-ज्यंजना की ही रही है। काव्य की भाँति कला की आत्मा भी 'रस' ही मानी जाती थी। रस की अभिव्यक्ति ही कला का चरम लक्य था। इसके ग्रभाव में यूनानी तथा पश्चिमी कला चित्ताकर्षक होते हुए भी निष्प्राण

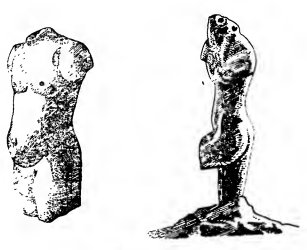
भौर निर्जीव है, भारतीय कला कई बार उतनी यथार्थ श्रौर नयनाभिराम न होते हुए भी प्राणवान् श्रौर सजीव है।

२. धर्म तत्त्व की मुख्यता—दूसरी विशेषता भारतीय कला में धर्म तत्त्व की प्रधानता है। प्राचीन काल में कला धर्म की चेरी थी, इसके सभी ग्रंगों का विकास धर्म के ग्राश्रय से हमा। मूर्तिकारों ने प्रधान रूप से महात्मा बुद्ध तथा पौराणिक देवी-देवताग्रों की मूर्तियाँ बनाई, वास्तु कला का विकास स्तुपों, विहारों ग्रौर मन्दिरों द्वारा हम्रा, चित्र कला का प्रधान विषय धार्मिक घटनाएँ थीं। भारत में कला कला के लिए नहीं, किन्तू ग्रात्मस्वरूप के साक्षात्कार या उसे परम तत्त्व की ग्रोर उन्मुखी-करण के लिए थी। भारतीय कलाकारों के अनुसार विषयोपभोग में प्रवृत्त कराने वाली कला कला नहीं है, जिससे ग्रात्मा परम तत्त्व में लीन हो, वही श्रेष्ठ कला है। मूर्तिकला का प्रधान ध्येय उपासकों के हित के लिए भगवान् की प्रतिमा बनाना था . (साघकानां हितार्थाय ब्रह्मणो रूपकल्पनम्) । यही हाल ग्रन्य कलाग्रों का था । किन्तु. भगवान ग्रसीम, ग्रपरिमेय ग्रीर ग्रनन्त है, इनकी सान्त प्रतिमा कैसे बन सकती है। श्रतः मृति केवल उनकी प्रतीक है। भगवान् के विविध रूप हैं, श्रतः उनके प्रतीक भी विभिन्न होंगे। भारतीय कला इस प्रतीकात्मकता (Symbolism) से श्रोत-श्रोत है। कलाकारों का प्रधान घ्येय निशुद्ध दार्शनिक तत्त्वों को मूर्त रूप प्रदान करना था। इसीलिए इनके बारे में यह कहा जाता है कि वे पहले धर्मवेत्ता श्रीर दार्शनिक थे भीर बाद में कलाकार । उनका प्रधान उद्देश्य सूक्ष्म धार्मिक भावनाम्रों को स्थूल रूप देना था। उन्होंने सुन्दर कलाकृतियों का निर्माण किया, किन्तु श्राध्यात्मिक सत्य की अभिव्यक्ति के लिए ही। मध्य युग के यूरोपीय कलाकारों की भाँति भारतीय श्विल्पियों ने जो कुछ बनाया, प्रायः भिनत भाव से अनुप्राणित होकर ही। अजन्ता आदि के चित्रों के निर्माता वहाँ रहने वाले बौद्ध भिक्षु थे। उन्हें राजाओं को प्रसन्त करने के लिए या अपना पेट भरने के लिए नहीं, किन्तु अपने चैत्यों और विहारों को अलंकृत करने के लिए कलात्मक सुष्टि करनी थी।

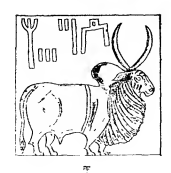
३. श्रनामता—भारतीय कला की तीसरी विशेषता ग्रनामता है। कहा जाता है कि नाम श्रीर लोकंषणा की भावना महापुरुषों की श्रन्तिम दुवंलता होती है । किन्तु ग्रिधकांश भारतीय कलाकार इससे मुक्त थे। उन्होंने चित्रों या मूर्तियों पर श्रपने नाम की श्रमेक्षा कृति की उटकुष्टता से श्रमर होना श्रेयस्कर समभा। नाम तो वहां दिया जाता है, जहां श्रात्माभिव्यक्ति श्रीर विशापन की भावना श्रवल हो। उनका उद्देश्य तो दार्शनिक तथा धार्मिक भावनाश्रों की, तथा भगवान् की मिहमा की श्रभिव्यंजना थी, श्रतः उसमें भाव प्रवान श्रीर नाम गौण था। यही कारण है कि श्रजन्ता जैसे प्रसिद्ध गुहामन्दिरों के भित्तिचित्रों के निर्माताश्रों के नाम हमें ज्ञात नहीं हैं।

विश्वान्तिर्यस्य सम्भोगे सा कला न कला मता ।
 भीयते परमानन्वे ययात्मा सा परा कला ।।

भारतीय कलाग्नों का विकास—सब भारतीय कलाग्नों का मूल वेद माना जाता है किन्तु वैदिक युग की मूर्ति, चित्र, वास्नु ग्रादि कलाग्नों के कोई प्राचीन अवशेष नहीं मिलते। इसका प्रधान कारण यह है कि उस समय इमारतें, मन्दिर, मूर्तियाँ प्रायः लकड़ी की बनी होती थीं, भारत के ग्रार्द्र जलवायु ग्रीर दीमक के प्रभाव से इनका कोई निशान नहीं बचा। भारतीय कला के ग्रारम्भिक इतिहास पर ग्रन्थकार का पर्दा पड़ा हुगा है। वह पहली बार ईसा से २,७०० वर्ष पूर्व मोहे क्जोदड़ों



हड़प्पा के दो कबन्ध





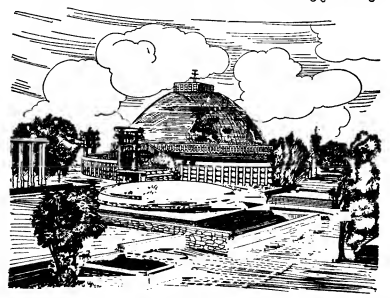
मोहेञ्जोदड़ो की महरें

में तथा दूसरी बार इसके २,४०० वर्ष बाद तीसरी श० ई० पू० में ग्रशोक के समय उठता है। दोनों कालों की कला ग्रत्यन्त प्रीढ़ है। उसने कला मर्मज्ञों को विस्मय में

डाल दिया है। मोहेञ्जोदड़ो का ऊँके ककुद वाला बैल तथा अन्य पशु इतने सुन्दर हैं कि मार्शल के शब्दों में इनकी कला को किसी भी तरह प्रारम्भिक नहीं कहा जा सकता। हड़प्पा की दो मूर्तियाँ देखकर तो वे इतने विस्मित हुए थे कि उन्हें पहले यह विश्वास ही नहीं हुआ कि ये मूर्तियाँ प्रागैतिहासिक काल की हो सकती हैं। इनकी गर्दन इतनी सुन्दर है कि पुरानी दुनिया में यूनानी युग से पहले वैसी रचना अन्यत्र कहीं नहीं पाई जाती। चौबीस शताब्दियों के अन्धकार के बाद हमें फिर मौयं युग में भारतीय कला अत्यन्त परिपक्व और विकसित रूप में दिखाई देती है। अशोक स्तम्भ के शीप पर बने सिंह उस समय की कला की दृष्टि से बेजोड़ हैं। मौर्य युग से ही मूर्ति तथा वास्तु कला के उदाहरण प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते हैं, अतः इस युग से प्रत्येक काल के कला-सम्बन्धी विकास पर संक्षिप्त प्रकाश डाला जायगा।

### मौर्य युग

भारतीय कलाग्रों का विस्तृत इतिहास सम्राट ग्रशोक के समय से उपलब्ध होता है। उसने वौद्ध धर्म ग्रंगीकार करने के बाद देश में कला को पूरा प्रोत्साहन दिया, धर्म-प्रचार के लिए बहुत ग्रधिक स्मारक बनवाये। बौद्ध ग्रनुश्रुति के ग्रनुसार

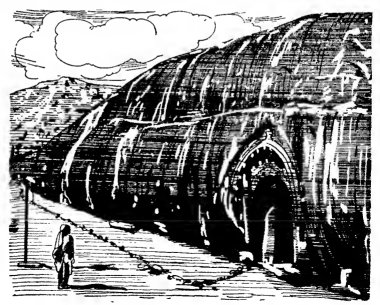


सांची का स्तूप

उसे ६४ हजार स्तूप बनाने का श्रेय दिया जाता है । वर्तमान समय में उसके उपलब्ध स्मारकों को चार भागों में बाँटा जाता है (१) स्तूप (२) स्तम्भ (३) गुहाएँ .(४) राज-प्रासाद । स्तूप—महात्मा बुद्ध की पिवत्र धातु (भस्म) पर तथा उनके सम्पर्क से पिवित्र स्थानों पर स्तूपों का निर्माण किया जाता था। स्तूप उल्टे कटोरे के आकार का पत्थरों या ईटों का ठोस गुम्बद होता था। "वैदिक काल से 'शव' को (बिना जलाये या जलाकर) तोपकर जो तूदा बनाने की रीति चली आती थी, यह उसी का किचित् विकास-मात्र था।" प्राचीन स्तूपों से मौर्यस्तूपों में यह विशेषता थी कि इनमें सुरक्षा के लिए चौखूँटी बाड़ लगा दी जाती थी, आदरार्थ एक छत्र भी ऊपर स्थापित किया जाता था, चारों श्रोर के घेरे को प्रदक्षिणा पथ का रूप दिया जाता था और इस घेरे में चारों दिशाओं में चार तोरण या द्वार बनाये जाते थे। पहले कहा जा चुका है कि बौद्ध परम्परा के अनुसार अशोक ने ५४ हजार स्तूप बनवाये, उसके नौ सौ वर्ष बाद युग्रान च्वांग ने भारत-श्रमण करते हुए उसके सैंकड़ों स्तूप इस देश में देखे। वतंमान समय में इसका सर्वोत्तम स्मारक सांची का स्तूप है। इसके तोरण तो शुंग युग के हैं, किन्तु मूल स्तूप इसी युग का है।

स्तम्भ—ग्रशोकीय वास्तु के सुन्दरतम स्मारक स्तम्भ हैं। इस समय तेरह स्तम्भ दिल्ली, सारनाथ, मुजफ्फरपुर, चम्पारन के तीन गाँवों, रुम्मिनदेई (बुद्ध की जन्मभूमि लुम्बिनी वन) तथा साँची ग्रादि स्थानों में पाये जाते हैं। ये सव चुनार के लाल पत्थर के बने हुए हैं ग्रौर इनके दो भाग हैं (१) लाट या प्रधान दण्डाकार हिस्सा (२) स्तम्भशीर्ष या परगहा । समूची लाट ग्रौर समूचा परगहा एकावमीय या एक ही पत्थर से तराक्षा हुग्रा है। दोनों पर ऐसी ग्रोप (पालिक्ष) है 'जिस पर से श्रांख भी फिसलती है।' २,२०० वर्ष बीत जाने पर भी ऐसा प्रतीत होता है कि यह पालिश भ्रभी की गई है, दिल्ली वाले स्तम्भ पर बढ़िया पालिश के कारण इतनी चमक है कि दर्शक उसे घातु का समफते रहे हैं। सत्रहवीं शती में टोम कोरियेट ने तथा जन्नीसवीं शती में विशप हेवर ने इसे पीतल का गढ़ा हुग्रा समक्षा था। यह स्रोप या पालिश भारत की प्रस्तर कला की ऐसी विशेषता है जो दुनिया में ग्रन्यत्र कहीं नहीं मिलती । इसकी प्रक्रिया ग्रव तक ग्रज्ञात है ग्रौर यह ग्रशोक के पौत्र सम्प्रति के बाद से भारत से लुप्त हो जाती है । लाट गोल श्रौर नीचे ऊपर तक चढ़ाव-उतारदार है । इस दृष्टि से चम्पारन के लौरिया नन्दगढ़ की लाट सबसे सुन्दर है, नीचे उसका व्यास ३५३ इंच है भ्रौर ऊपर २२३ इंच। लाटों की ऊँचाई तीस से चालीस फुट तक भ्रौर भार १,३५० मन (५० टन) तक है। इन भीमकाय एकाश्मीय स्तम्भों की गढ़ाई, खान से ग्रपने ठिकाने तक ढुलाई, इन स्थानों पर इनका खड़ा करना ग्रीर इन पर परगहों का ठीक-ठीक बैठाना इस बात का प्रमाण है कि ग्रशोकयुगीन शिल्पी ग्रौर इंजीनियर कारीगरी में किसी ग्रन्य देश के शिल्पियों से कम नहीं हैं। इन लाटों के शीर्ष या परगहों पर मौर्य मूर्ति कला ग्रपने उत्कृष्ट रूप में मिलती है। इन पर शेर, हायी, बैल या घोड़े की मूर्तियाँ बनी होती हैं। इनमें सारनाथ का शीर्प सर्वश्रेष्ठ हैं। इसे कला-मर्मज्ञों ने भारत में अब तक खोजी गई इस ढंग की वस्तुम्रों में सर्वोत्तम बताया है। महात्मा बुद्ध के धर्मचक प्रवर्तन के स्थान पर इस स्तम्म को सड़ा किया गया था। इसके शीर्ष पर चार सिंहों की मूर्तियाँ हैं श्रीर उनके नीचे चारों दिशाओं में चार पहिये धर्म-चक-प्रवर्तन के सूचक हैं। पहले इन सिंहों पर भी एक बड़ा धर्म-चक था। "सिंह पीठ से पीठ सटाये चारों दिशाश्रों की श्रोर दृढ़ता से बैठे हैं। उनकी श्राकृति भव्य, दर्शनीय श्रीर गौरवपूर्ण है, जिसमें कल्पना श्रीर वास्तिवकता का सुन्दर सिम्मश्रण है। उनकी फहराती हुई लहरदार केसर का एक-एक बाल बड़ी स्काई से गढ़े गए हैं। उनकी फहराती हुई लहरदार केसर का एक-एक बाल बड़ी सूक्ष्मता श्रीर चारता से दिखाया गया है। इनमें इतनी नवीनता है कि ये श्राज के बने प्रतीत होते हैं।" इन मूर्तियों की कलाविदों ने मुक्त-कंठ से प्रशंसा की है। स्मिथ ने लिखा है कि 'संसार के किसी भी देश की प्राचीन पशु-मूर्तियों में इस सुन्दर कृति से उत्कृष्ट या इसके टक्कर की चीज पाना श्रसम्भव है।' सर जॉन मार्शल के शब्दों में "शैली एवं निर्माण-पद्धित की दृष्टि से ये भारत द्वारा प्रसूत सुन्दरतम मूर्तियाँ हैं श्रीर प्राचीन जगत् में इस प्रकार की कोई वस्तु नहीं जो इनसे बढ़कर हो।" भारत ने स्वतन्त्रता प्राप्त करने के बाद इन्ही मूर्तियों को श्रपना राज-चिल्ल बनाया। रामपुरवा (जि० चम्पारन) के स्तम्भ-शीर्ष पर बनी वृषमूर्ति बड़ी सजीव श्रीर श्रोजस्वी है।

गुहाएँ—ग्रशोक तथा उसके पोत्र दशरथ ने भिक्षुग्रों के निवास के लिये गुहा-गृहों को खुदवाया था। ऐसी गुहाएँ गया के १६ मील उत्तर में बराबर नामक स्थान



बराबर (बि॰ गया) में श्रशोक की बनवायी लोमशऋषि की गुफा

11.

पर मिली हैं। ये बहुत ही कड़े तेलिया पत्थर (Gneiss) से न केवल भगीरथ परिश्रम से काटी गई हैं अपितु घुटाई या वज्रलेप द्वारा 'शीशे की भांति' चमकाई भी गई हैं। यहाँ पुरानी ग्रोप की कला अपनी पराकाष्ठा तक पहुँची हुई है।

प्रासाद—पाटलिपुत्र में ग्रशोक ने बहुत ही भव्य राज-प्रासाद बनवाए। ये सात-श्राठ शितयों तक बने रहे। पाँचवीं शती में फाहियान ने इनके निर्माण-कौशल की प्रशंसा करते हुए लिखा था कि ये मनुष्यों के बनाये हुए नहीं हो सकते, इनकी रचना देवताग्रों ने की है। सम्भवतः ये महल लकड़ी के थे, ग्रतः खुदाई में इनके अग्नावशेषों के ग्रतिरिक्त कुछ नहीं मिला।

### सातवाहन युग

मौर्यों के पतन से गुप्तों के उदय तक की पाँच शितयाँ भारतीय कला के इतिहास में बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। इस समय साँची, भारहुत, बुद्ध गया, गान्धार, मथुरा तथा श्रमरावती श्रौर नागार्जुं नीकोंडा में विभिन्न प्रकार की कला-शैलियों का विकास हुगा। इनमें पहली तीन तो प्रधानतः शुंगकाल (१८८ ई० पू०—३० ई०) से संबद्ध हैं श्रौर शेप कुपान-सातवाहन (पू०—३०० ई०) से इन दोनों कालों की एक बड़ी भेदक विशेषता यह है कि पहले काल में बुद्ध की कोई प्रतिमा या मूर्ति नहीं बनी, उन्हें सर्वत्र चरण, छत्र, पादुका, धर्मचक्र, श्रासन, कमल या स्वस्तिक के संकेत से प्रकट किया गया। किन्तु दूसरे काल में इनकी मूर्तियाँ खूब बनने लगीं। दूसरी विशेषता यह है कि भारहुत, साँची श्रौर बुद्ध गया के कलाकारों का विषय यद्यपि बौंद्ध है, उनका उद्देश्य स्तूपों को श्रतंश्वत करना है किन्तु मूर्तियाँ धार्मिक न होकर यथार्य-वादी, प्राकृतिक श्रौर ऐन्द्रियिक हैं। इनमें धर्मतत्त्व की प्रधानता नहीं, किन्तु लोक-जीवन का सच्चा प्रतिबिम्ब है। यह कला बौद्ध धर्म के द्वारा अनुप्राणित नहीं, प्रत्युत उस समय प्रचलित लोक-कला का बौद्ध धर्म की श्रावश्यकताग्रों के श्रनुसार बदला हुगा रूप है।

भारहुत — मध्यभारत के नागोद राज्य में दूसरी श० ई० पू० के मध्य में भारहुत में एक विशाल स्तूप की रचना हुई। दुर्भाग्यवश यह स्तूप विघ्वस्त हो चुका है; किन्तु इसे घरने वाली पत्यर की बाड़ों (वेष्टिनयों) का कुछ भाग श्रौर इसका एक तोरण कलकत्ता के भारतीय संग्रहालय में सुरक्षित है। इसमे भारतीय कला में एक नई प्रवृत्ति की सूचना मिलती है। ग्रशोककालीन बौद्ध-कला बहुत सादी थी, उसमें पशु-मूर्तियों की प्रधानता थी, किन्तु नई कला में बुद्ध के जीवन से सम्बन्ध रखने वाले दृश्यों को पत्थर में तराशा जाने लगा। भारहुत की पत्थर की बाइ ऐसे ही सूर्ति-शिल्प से ग्रलंकृत है। इसमें ग्राधा दर्जन तो बुद्ध के चरित्र से संबद्ध ऐतिहासिक दृश्य हैं शौर चालीस के लगभग जातक कथाग्रों का ग्रंकन है। ग्रनेक दृश्यों के नीचे सूर्ति का विषय लिखा हुग्रा है। पहले प्रकार के दृश्यों में जेतवन का दान विशेष रूप से उल्लेखनीय है। भारहुत कला में पशु-पक्षियों, नागराज ग्रौर जानवरों की मूर्तिवा

बड़ी सजीव श्रीर स्वाभाविक हैं। इसमें केवल भिवत भाव के ही नहीं ग्रिपितु हास्य रस के भी श्रमेक चित्र हैं। जातक दृश्यों में बन्दरों की लीलाएँ हैं। एक स्थान पर बन्दरों का दल एक हाथी को गाजे-बाजे से लिये जा रहा है। एक वह दृश्य भी कम हुँसी का नहीं है, जिसमें एक मनुष्य का दाँत हाथी द्वारा खींचे जाने वाले एक बड़े भारी संडासे से उखाड़ा जा रहा है। भारहुत के चित्र हमारे प्राचीन भारत के सामोद-प्रमोदपूर्ण लोक-जीवन का वास्तविक दिग्दर्शन कराते हैं, उनमें धर्मग्रन्थों के दुःख श्रीर निराशावाद की हल्की-सी भलक भी नहीं है। कला की दृष्टि से, भारहुत की मानवीय मूर्तियाँ श्राकार श्रीर श्रासन में दोषपूर्ण हैं, उनमें चपटापन है, किन्तु समग्र रूप में ये तत्कालीन धार्मिक विश्वास, पहनावे श्रादि पर सुन्दर प्रकाश डालती हैं।

बुद्ध गया के प्रसिद्ध मिन्दर के चारों ग्रोर एक छोटी बाड़ है। यह संभवतः पहली श० ई० पू० की है। इस पर बने कमलों ग्रीर प्राणियों के ग्रलंकरण भारहुक जैसे हैं; किन्तु उसकी ग्रपेक्षा ग्रधिक सुन्दर हैं ग्रीर यह सूचित करते हैं कि इस समय तक कला काफी उन्नत हो चुकी थी।

साँची-यह बुद्ध गया से भी ग्रधिक उत्कृष्ट शिल्पकता का द्योतक है । इसमें तीन बड़े स्तूप हैं ग्रौर सौभाग्यवश काल के ऋर श्राघात होने पर भी काफी ग्रच्छी श्रवस्था में हैं। ग्रशोककालीन प्रधान स्तूप के ५४ फीट ऊँचे ग्रर्थ गोलाकार गुम्बद के चारों स्रोर पत्थर की बाड़ है, प्रदक्षिणा के लिए पथ है तथा पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण में चार तोरण या द्वार हैं। प्रत्येक द्वार चौदह फूट ऊँचे दो वर्गाकार स्तम्भों से बना है, इनके ऊपर बीच में से तनिक कमानीदार तीन बड़ेरियाँ हैं। साँची में स्तुप की वेष्टनी तो सादी है, किन्तु चारों तोरण भारहत की भाँति बुद्ध-जीवन की तथा जातक दृश्यों को चित्रित करने वात्री मूर्तियों से ग्रलंकृत हैं। बड़ेरियों पर सिंह-हाथी, धर्मचक यक्ष, त्रिरत्न के चिह्न हैं। इनमें विपरीत दिशाग्रों में मुँह किये ऊँट, हिरन, बैल, मोर, हाथी आदि के जोड़े बड़ी सफाई ग्रीर वास्तविकता से वने हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि सारा पशु जगत् भगवान् बुद्ध की उपासना के लिए उमड़ पड़ा है। खम्भे के निचले हिस्से में द्वार-रक्षक यक्ष बने हैं। खम्भा पूरा होने पर बड़ेरियों का बोफ ढोने के लिए अन्दर की ओर चौमुखे हाथी तथा बौने बने हुए हैं तथा बाहर की ग्रोर वृक्षवासिनी यक्षिणियाँ या वृक्षिकाएँ। इनकी भाव-भंगी बड़ी मनोरम है। साँची की मूर्तियाँ श्रीर विषय भारहत जैसे हैं; किन्तू इनके शिल्पियों ने भारहत के मूर्तिकारों की श्रपेक्षा शिल्प तथा कलात्मक कल्पना में श्रधिक श्रौढ़ता प्रदर्शित की है, मनुष्यों को विभिन्न श्रासनों तथा भाव-भंगियों में श्रधिक सफाई से दिखाया है, इनमें सरल श्रीर सुस्पष्ट रूप से पाषाण में जटिल कथाश्रों श्रीर भावों को प्रतिबिम्बित करने का ग्रधिक सामर्थ्य है। भारहत।की भांति, यह स्तप भी उस समय के लोक जीवन श्रौर संस्कृति का विश्व-कोश है।

मथुरा शैली—मथुरा महातीर्थ, व्यापारिक केन्द्र तथा कुशाणों की राजधानी होने से ईसा की पहली शतियों में कला का एक महान् केन्द्र था। शुंगकाल में यहाँ

भारहुत की लोक-कला तथा साँची की उन्नत शैली साथ-साथ चल रही थी। कुशाण-काल में यह एक हो गई। पुरानी कलाग्रों में चपटापन ग्रधिक था, यह इस युग में दूर हो गया। किंतु भारहुत के ग्रभिप्राय (motif) ग्रौर ग्रलंकरण बने रहे। मथुरा से इस काल की ग्रसंख्य मूर्तियाँ मिली हैं, यह उनका ग्रक्षय कोश प्रतीत होता है। ये सभी मूर्तियाँ सफेद चित्ती वाले लाल रवादार पत्थर की हैं। मथुरा शैली के पुराने ग्रौर पिछले दो बड़े भाग किये जाते हैं। पुराने काल की मूर्तियाँ लगभग भारहुत-जैसी ग्रौर काफी ग्रनगढ़ हैं। किन्तु पिछले काल में वे बहुत परिष्कृत हो जातो हैं ग्रौर इनमें एक महत्त्वपूर्ण नवीनता बुद्ध की प्रतिमा है। बुद्ध की शिक्षा मूर्ति-पूजा के विरुद्ध थी, चिरकाल तक उनकी मूर्ति नहीं बनी, भारहुत ग्रौर साँची में यही स्थिति थी, किन्तु भक्त भगवान् के दर्शन के लिए छटपटा रहे थे। वे उसकी मूर्ति चाहते थे। मथुरा के कलाकारों ने उसे प्रस्तुत करके जन-साधारण की ग्राकांक्षा को पूरा किया। बुद्ध की मूर्ति बनने से भारतीय कला में युगान्तर हो गया, ग्रगली कई शतियों तक भारतीय शिल्पी बुद्ध की मूर्तियों द्वारा इस देश के ग्राध्यात्मक विचारों की उच्चतम ग्रीभव्यक्ति करते रहे।

गान्धार शैली--जिस समय मथुरा के मूर्तिकार भगवान् बुद्ध की प्रतिमा बना रहे थे, लगभग उसी समय उत्तर पश्चिमी भारत (गन्धार) में कुशाण राजाओं के प्रोत्साहन से वहाँ के मूर्तिकार एक विशेष प्रकार की वृद्ध मूर्तियाँ बनाने लगे। ये सब प्रायः काले स्लेट के पत्थर की या कुछ चूने मसाले की बनी हैं। इस तरह की हजारों मूर्तियाँ श्रफगानिस्तान, तक्षशिला, उत्तर पश्चिमी सीमा प्रांत से मिल चुकी हैं, इनका समय ५०--३०० ई० तक माना जाता है। प्राचीन गान्धार देश में विकसित होने के कारण, इन मूर्तियों की शैली को गान्धार शैली कहा जाता है। सरसरी तौर से देखने पर इनका सम्बन्ध यूनानी कला से प्रतीत होता है। ग्रतः इसे हिन्द-यूनानी (Indo-Greek) कला भी कहा जाता है। यूनान को सम्यता का म्रादिस्रोत समभने वाले यूरोपियन विद्वानों ने इस शैली को असाधारण महत्त्व दिया है, स्राज से दो तीन दशक पहले प्राचीन भारत में केवल इसी शैली को वास्तविक कलात्मक शैली समभा जाता था, ग्रब तक ग्रनेक कलाविदों की यह घारणा है कि समग्र भारतीय **मूर्तिकला** का मूल यही है; किन्तू नई खोजों से यह बात भली भाँति सिद्ध हो चुकी है कि इस **शैली** का महत्त्व ग्रत्युक्तिपूर्ण है । इसका परवर्ती कला पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा । गान्धार शैली के मूल तत्त्व भारतीय हैं, इसमें यूनानी मूर्ति कला की वास्तविकता ग्रीर भारतीय कला की भावमय ग्राध्यात्मिक ग्रभिव्यंजना के समन्वय का प्रयत्न किया गया किन्तु इन दोनों के विजातीय होने से यह ग्रसफल हुन्ना ग्रीर यह शैली स्वयमेव समाप्त हो गई।

गान्धार शैली की मूर्तियाँ ग्रपनी कई विशेषताग्रों के कारण भट पहचानी जाती हैं।

इनकी पहली विलक्षणता मानव शरीर का वास्तववादी दृष्टिकोण से अंकन है, इसमें अंग-प्रत्यंग और मांस-पेशियों को अधिक सूक्ष्मता और शुद्धता के साथ विकित किया गया है।

दूसरी विशेषता यह है कि मूर्तियों को मोटे कपड़े पहनाये गए हैं तथा उनकी सलवटें बड़ी सूक्ष्मता से दिखाई गई हैं। इस शैली की बुद्ध मूर्तियाँ भारत में अन्यत पाई जाने वाली प्रतिमाधों से विलकुल भिन्म हैं, ये प्रायः बुद्ध या बोधिसत्व को शरीर से बिलकुल सटे, ग्रंग-प्रत्यंग दिखाने वाले भीने या ग्रर्घ पारदर्शक वस्त्रों में चित्रित करती हैं; भ्रौर उन्हें भ्रादर्श मानव के रूप में भ्रंकित करती हैं। यूनानियों के लिए मनुष्य ग्रौर मनुष्य की बुद्धि सभी कुछ थी, उन्होंने देवताग्रों को भी मानव रूप प्रदान किया; वे भारतीय देवताग्रों में श्रद्धा रखते थे, उन्होंने इन देवताग्रों को मानव बना डाला । यही कारण है कि यूनानी कला वास्तववादी (Realist) है श्रीर भारतीय ग्रादर्शवादी (Idealist)। पहली भौतिक है ग्रौर दूसरी ग्राध्यात्मिक। गान्धार शैली में इन दोनों का सम्मिश्रण था। गान्धार कलाकार की ग्रात्मा ग्रौर हृदय भारतीय था, किन्तु बाह्य शरीर यूनानी था। यह शैली मध्य एशिया होती हुई चीन स्रौर जापान तक पहुँची तथा इसने उन देशों की कला को प्रभावित किया। पहले यह समभा जाता था कि बुद्ध की मूर्ति सबसे पहले इन्हीं कलाकारों ने बनाई, भारतीयों ने इसका अनुकरण किया। किन्तु अब यह सिद्धांत अमान्य हो चुका है। हम पहले देख चुके हैं कि मथुरा के मूर्तिकारों ने इसका स्वतन्त्र रूप से विकास किया। दोनों में भारी अन्तर है। पहली यथार्थवादी है, उसमें भौतिक सौन्दर्य श्रौर अंग-सौष्ठव पर अधिक घ्यान दिया गया है, दूसरी श्रादर्शवादी है, इसमें शारीरिक रचना की अपेक्षा मुख-मण्डल पर दिव्य दीप्ति दिखाने का ग्रधिक प्रयत्न है।

स्मरादती शंली—दूसरी श० उत्तरार्ध से दक्षिण में कृष्णा नदी के निचले भाग में समरावती (जि० गुण्टूर), जगय्यापेट श्रौर नागार्जु नी कोंडा में एक विशिष्ट शैली का विकास हुआ। समरावती में न केवल स्तुप की बाड़ या वेण्टनी संगमरमर की थी; किन्तु सारा गुम्बद इसी पत्थर के शिला-फलकों से ढका हुआ था। भारहृत की भाँति इसकी सारी बाड़ मूर्तियों से अलंकृत थी। किन्तु ये यहाँ की मूर्तियों से कई दृष्टियों से भिन्न हैं। इनमें बुद्ध को प्रतीकों तथा मूर्तियों दोनों प्रकार से व्यक्त किया गया है, अतः यह भारहृत और साँची तथा मथुरा और गान्धार-कलाओं का संक्रांति काल माना जाता है। यहाँ बुद्ध भगवान् की छः-छः फुट से ऊँची खड़ी मूर्तियाँ बहुत हो गम्भीर उदासीन और वैराग्य माव से पर्पूर्ण हैं, यहाँ बड़े कठिन स्नासनों में सुन्दर पतली और प्रसन्न साकृतियाँ संकित हैं, दृश्यों में बहुत स्रष्टिक ब्यौरा भरने का यल किया गया है, वनस्पतियों और पुष्पों के विशेषतः कमलों के स्रलंकरण बहुत सुन्दर हैं। सारी कला भक्ति-भाव से स्रोत-प्रोत हैं। बुद्ध के चरण-चिह्न के सम्मुख नत उपासि-काओं का दृश्य बहुत मध्य है। हास्यरस की भी कमी नहीं है। ऐसा सनुमान है कि

सन्नह हजार वर्ग फुट में इस प्रकार की मूर्तियाँ बनी हुई थीं। ग्रखण्ड ग्रवस्था में सफेद संगमरमर का यह स्तूप बहुत ही भव्य रहा होगा, दुर्भाग्यवश सौ वर्ष पहले चूना बनाने के लिए इसका बहुत बड़ा भाग फूँक दिया गया।

मुण्टूर जिले में ही नागार्जु नी कोंडा नामक स्थान पर एक धन्य स्तूप मिला है। इसका शिल्प ग्रमरावती-जैसा उत्कृष्ट नहीं। बुद्ध जन्म का एक सुन्दर दृश्य यहाँ से मिला है। इसकी तथा ग्रमरावती की मूर्तियों पर कुछ रोमन प्रभाव है।

सातवाहन युग की वास्तु-कला प्रधानतः पहाड़ों की चट्टानों में काटी हुई गुहाएँ हैं। इनके काटने की पढ़ित तो अशोक के समय से शुरू हो गई थी, िकन्तु उस समय तक ये सादे कमरे थे, अब इन्हें स्तम्भ-पंक्तियों तथा मृतियों से अलंकृत किया जाने लगा। ये प्रायः दो प्रकार की होती थीं, चैत्य और विहार। चैत्य तो उपासना के लिए सुन्दर मन्दिर था और विहार भिक्षुओं का निवास-स्थान। चैत्य एक आयताकार मण्डप या बड़ा हाल (Hall) होता था, इसमें दोनों और दो स्तम्भ-पंक्तियाँ और अन्दर अर्ढंकृताकार सिरे पर एक छोटा-सा स्तूप होता था। सामने की दीवार और दरवाजों पर चित्र वने होते थे। विहारों में एक केन्द्रीय हॉल के चारों और कोठिरयाँ होती थीं। चैत्य-गुहाएँ कार्ले, कन्हेरी, भाजा, नासिक आदि स्थानों पर महाराष्ट्र में पाई गई हैं। वहाँ इन्हें 'लेण' कहते हैं। इनमें सबसे सुन्दर कार्लेलण हैं। उड़ीसा में इस प्रकार की गुहाएँ गुम्फाएँ कहलाती हैं। ये सब जैन-मंदिर हैं।

सातवाहन युग में कुछ स्तम्भ भी बने। इनमें दूसरी शती ई० पू० का विदिशा के पास यूनानी राजदूत हेलिग्रोदोर द्वारा स्थापित गरुड़ध्वज सबसे ग्रधिक प्रसिद्ध है। किन्तु इन स्तम्भों नें ग्रशोककालीन चमक नहीं। इस काल में पिछले युग की भाँति सुन्दर पशु-मूर्तियाँ भी नहीं बनीं, किन्तु इस काल की सबसे बड़ी देन बुद्ध की मूर्ति तथा ग्रन्य मानवीय मूर्तियाँ ग्रीर गुहामंदिर हैं।

#### गुप्त युग

गुप्त युग में भारतीय कला अपनी पराकाष्ठा पर पहुँच गई। हमारी कला के चरम विकास के अजन्ता के भित्ति चित्रों-जैसे अनेक सुन्दर उदाहरण इसी युग के हैं। अनेक शितयों की साधना के बाद इस समय तक भारतीय शिल्पियों का हाथ इतना सध गया था कि वे जिस वस्तु या विषय को लेते उसमें जान डाल देते थे। उनकी सुविकसित सौन्दर्य-भावना, परिमाजित एवं प्रौढ़ कल्पना तथा अद्भुत रचना-कौशल ने ऐसी कृतियों को जन्म दिया, जो भारतीय कला के क्षेत्र में 'न भूतो, न भावी' रचनाएँ थीं। ये अगले युगों में आदर्श का काम देती रहीं। गुप्त कला में न तो पिछले कुशाण युग की आकर्षक ऐदियिकता है और न परवर्ती मध्य युग की अतीकात्मक अमूर्त भावना। इसमें दोनों का संतुलन और सामंजस्य है। कुशाण-वृतियों के पारदर्शक परिधान का लक्ष्य शरीर के नग्न सौंदर्य को प्रकट करना आ,

गुप्त काल के भीने वस्त्र इस पर आवरण डालने वाले हैं। गुप्तों से प्ले कला अलंकरणों की अधिकता है। इनके भार से कला दवी जा रही थी। गुप्त शिल्पियों ने के इसे कम करके कला को अधिक सरल और सजीव बनाया। उनका प्रधान उद्देश्य कला द्वारा उच्चतम आध्यात्मिक भावों की अभिव्यक्ति थी और इसमें वे पूर्ण रूप से सफल हुए हैं। इस युग के शिल्प में अद्भुत भावोद्रेकता है। आध्यात्मिकता, गाम्भीयं, रमणीयता, लालित्य, माधुर्य, स्रोज और सजीवता की दृष्टि से गुप्त कला अदितीय है।

गुप्त मूर्ति-कला की सबसे बड़ी देन बौद्ध तथा पौराणिक देवताओं की आदर्श मूर्तियाँ हैं। सारनाथ और मथुरा से बुद्ध की अनेक प्रतिमाएँ मिली हैं और फाँसी जिले के देवगढ़ मंदिर से शिव, विष्णु ग्रादि हिन्दू-देवताओं की। इनमें सारनाथ और मथुरा की दो बुद्ध-प्रतिमाएँ तो भारत की मूर्तियों में सर्वश्रेष्ठ समभी जाती हैं। इनमें आध्यात्मिक भावों को जितनी सुन्दर श्रभिव्यक्ति हुई है, वैसी अन्यत्र बहुत कम देखने को मिली है। इनमें उनके उत्फुल्ल मुखमण्डल पर अपूर्व प्रभा, कोमलता, गम्भीरता और शांति है। मथुरा वाली मूर्ति में कहणा और ग्राध्यात्मिक भाव का अपूर्व समिमश्रण है। गुप्त गुग की एक बड़ी विशेषता यह है कि इसमें बुद्धि और भावपक्ष में संतुलन है; आध्यात्मिक अभिव्यंजना के साथ-साथ सौन्दर्य बुद्धि और समानुपाल का पूरा ध्यान रखा गया है। बाद की कला भावुकता की प्रधानता और अलंकरणों के प्राचर्य से एकांगी हो जाती है।

चित्रकला—गुप्त कला केवल धार्मिक भावों की ग्रिभिन्यंजना तक ही सीमित नहीं थी। ग्रजन्ता के भित्तिचित्रों से यह भली-भाँति ज्ञात होता है कि भारतीय कलाकारों ने मानव-जीवन का कोई क्षेत्र ग्रष्ट्रता नहीं छोड़ा था। यहां हमें भारतीय चित्रकला के श्वंप्रथम ग्रौर सर्वोत्तम रूप में दर्शन होते हैं। यद्यपि इनका विषय धार्मिक है, ग्रिधकांश चित्र विश्वकरुणा के भावों से ग्रोत-प्रोत हैं तथापि सामाजिक जीवन ग्रौर चराचर जगत् के सभी पहलुग्रो की यहाँ चर्चा है। ग्रजन्ता के चित्रों में मैत्री, करुणा, प्रेम, कोध, लज्जा, हुर्ष, उत्साह, चिन्ता, घृणा ग्रादि सभी प्रकार के भाव, पद्मपाणि ग्रवलोकितेश्वर, प्रशान्त तपस्वी ग्रौर देवोपम राज-परिवार से लेकर कूर व्याध, निदंय बिधक, साधुवेशधारी धूर्त, वारविनता ग्रादि सब तरह के मानव-भेद, समाधि-मग्न बुद्ध से प्रणय-क्रीड़ा में रत दम्पित ग्रौर श्रुगार में लगी नारियों तक का सकल मानव-व्यापार ग्रंकित है। ग्रजन्ता के चित्रों की यह इहुविधता ग्राश्वयीवह है।

ग्रजन्ता में तीन प्रकार के चित्र हैं — ग्रलंकरणात्मक, व्यक्ति चित्र (Portraits) तथा घटनात्मक । सजावट के लिए श्रजन्ता में भालर, बंदनवार पत्रावलि, पुष्पों, पेड़ों; पशुग्रों की श्राकृतियां बनी हैं, इनके ग्रनन्त भेद हैं ग्रौर कोई एक डिजा-इन दुवारा नहीं दोहराया गया । रिक्त स्थान भरने के लिए ग्रप्सराग्रों गन्धवाँ, यक्षों

## की सुन्दर मूर्तियाँ है। व्यक्ति-चित्रों में पद्मपाणि अवलोकितेश्वर न केवल भारतीय



श्रजन्ता का एक भित्तिचित्र



पद्मपाणि श्रवलोकितेश्वर किन्तु एशियायी चित्रकला का सुन्दरतम उदाहरण समक्षा जाता हैं । घटनात्मक

कियों में जातकों के दृश्य हैं। इनकी भाव-व्यंजना में ग्रजन्ता के वित्रकारों ने कंपालें का कौशल दिखाया है। सोलहवीं गुहा की 'म्रियमाण राजकन्या' के दृश्य की ग्रिं क्य प्रभृति पाश्चात्य ग्रालोचकों ने मुक्त कंठ से प्रशंसा की है। विकलता ग्रौर करुणा के भावों की दृष्टि से कला के इतिहास में इससे बढ़कर कोई उत्कृष्ट कृति नहीं। फ्लोरेंसिनवासी चित्रकार इसका ग्रालेखन (Drawing) ग्रधिक ग्रच्छा कर सकता था, वेनिस का कलाकार इसमें ग्रधिक ग्रच्छा रंग ला सकता था; किन्तु इन दोनों में से कोई भी इसमें इससे ग्रधिक भाव नहीं भर सकता था। बुद्ध महाभिनिष्क्रमण (गृह-त्याग), मार-विजय, यशोधरा द्वारा राहुल को भिक्षा रूप में देने के दृश्य बड़े हृदयम् ग्राही हैं। सर्वनाश का संदेश देने वाले वृद्ध के चित्र में चित्रकार ने कुछ रेखाग्रों द्वारा उसके हृद्गत भावों की सुन्दर ग्रभिव्यक्ति की है। उसका उदास चेहरा, ग्रतं नेत्र ग्रौर ह थ की मुद्रा ही भी पण दुर्घटना की सूचना दे रहे हैं।

ग्रजन्ता-जैसे चित्र बाघ (ग्वाियर राज्य) सित्तनवासल (पुद्कोटा) तथा सिगिरिया (लंका) में भी मिले हैं।

गुप्त युग की एक बड़ी कला मृष्मूर्तियाँ और पकाई मिट्टी के फलक थे। इनका सौन्दर्य और सजीवता धातु की मूर्तियों से भी बढ़ा-चढ़ा है। इस कला का एक सुन्दर उदाहरण पार्वती-मस्तक है।

गुप्त युग की वास्तु कला मूर्ति या चित्र कला के समान उन्नत न थी। इस समय के प्रधान मन्दिर भूमरा (नागोद), नचनाकूथर (ग्रजयगढ़) भितरगाँव (कानपुर) और देवगढ़ (भाँसी) में मिले हैं। ये बहुत छोटे और बिलकुल सादे हैं, इनमें शिखर या कलका केवल पिछले दो मन्दिरों में ही मिलता है।

#### मध्य युग

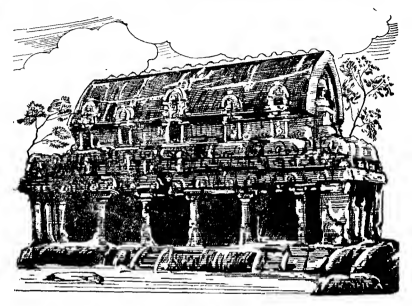
मध्य युग की भारतीय कला की सबसे बड़ी विशेषता वास्तु का विशेष विकास है। इस युग में वास्तु कला की विभिन्न शैलियों का विकास हुआ, स्वदेश तथा दिदेश में भव्य मन्दिरों का निर्माण हुआ। इसे समय वस्तुतः भारतीय मूर्ति और स्थापत्य कला अपने सबसे मनोरम रूप में प्रकट हुई। उसमें गुप्त युग का ओ। और नवीनता तो नहीं रही; किन्तु लालित्य बहुत बढ़ गया। मध्य युग को दो बड़े भागों में बाँटा जाता है—पूर्व मठ काल (६००-६००) तथा उत्तर मध्य काल (६००-१२००)। पूर्व मध्य काल में कला काफी उन्नत रही; किन्तु दूसरे काल में अलंकरणों पर बहुत बल दिया जाने लगा। तन्त्रवाद के प्रभाव से कुछ स्थानों पर अवलील मूर्तियों को प्रधानता मिली। मूर्तियों एवं मन्दिरों के शिल्पयों में पहले-जैसी पुरानी मौलिकता लुप्त हो गई, वे पुरानी रूढ़ियों का पालन करते हुए अपनी रचनाओं को अधिक-से-अधिक भड़कीला बनाने का यत्न करने लगे। "यह सौन्दर्य नहीं किन्तु चमत्कार का युग है। इनकी कृतियों में कला नहीं, कला-भास है।" चित्रकला भी इस काल में हासोन्मुख हुई भीर उसमें अपभ्रंश शैली प्रधान हुई।

वास्तु कला की दृष्टि से इस काल के मन्दिरों के दो बड़े भेद किये जाते हैं। उत्तर भारतीय ग्रौर द्रविड़। इनका प्रधान ग्रन्तर शिखर-विषयक है। पहली शैली में देवता की मूर्ति वाले गर्भगृह की छत ठोस, वऋरेखात्मक (Curvilinear या पसलीदार) बुर्ज की तरह होती है, जो ऊपर की ग्रोर छोटा होता चला जाता है। इसके ऊपर ग्रामलक होता है ग्रीर इस पर कलश ग्रीर व्वजदण्ड स्थापित किया जाता है। द्रविड़-शैली के मन्दिरों में गर्भगृह का ऊपरी भाग या विमान चौकोर तथा कई मंजिला होता है, प्रत्येक ऊपरली मंजिल निचली से कुछ छोटी हो जाती है ग्रौर इसकी आकृति पिरामिड के सदृश होती है। इसके ऊपरी सिरे पर गोल पत्थरों की टोपी होती है। विमान की इस विभिन्नता के ग्रतिरिक्त द्रविड मन्दिरों में गर्भगृह के न्नागे मण्डप या ग्रनेक स्तम्भों वाले हॉल होते हैं तथा मन्दिर के घेरे के एक या ग्रधिक द्वारों पर एक बहुत ऊँवा अनेक देवी-देवताओं की मूर्ति वाला गोपुर रहता है। शिखरों, विमानों तथा गोपुरों को मूर्तियों से खूब ग्रलंकृत किया जाता था। इस काल के स्रायं शैली के मन्दिर लिगराज भुवनेश्वर (उड़ीसा) तथा खजुराहो (मध्य प्रदेश) में हैं, इनमें से अनेक ऊपर से नीचे तक विविध प्रकार की प्रतिमाओं और अलंक णों से सुक्षोभित होने के कारण अत्यन्त भव्य हैं। द्रविड़ शैली के मन्दिरों में मामल्लपुरम् (जिंगलपट जिले में महाबलिपुरम्) कांजीवरम्, इलौरा, तंजौर, बेलूर तथा श्रवणबेल गोला (जि॰ हसन मैसूर राज्य) श्रीर श्रीरंगम् (त्रिचनापल्ली) उल्लेखनीय हैं। इस काल में वास्तु तथा मूर्ति कला का ग्राभिन्न सम्बन्ध होने से दो ों का साथ-साथ वर्शन किया जायगा।

पूर्व मध्य काल (६००-६०० ई०)—इस युग की मूर्ति कला की प्रधान विशेषता घटनाओं के बड़े-बड़े दृश्यों का सफल अंकन हैं। सातवाहन तथा गुप्त युगों में घटनाएँ बहुत संकुचित शिला-फलकों पर उत्कीर्एा की जाती थीं, अब भारतीयों ने एक और जहाँ मन्दिरों के लिए पहाड़ काटने शुरू कि , वहाँ दूसरी और दृश्यों के अंकन के लिए सौ फुट ऊँची विशाल चट्टानें चुनीं। इस समय तक उनका हाथ इतना सम्म चुका थः कि उनकी छैनी ने दुर्गा-महिषासुर युद्ध, शिव का त्रिपुरदाह, रावण द्वारा कैलाश के उठाने-जैसे बड़े-बड़े दृश्यों को काफी गति, अभिनय और सजीवता के साथ तराशा है। इस युग के तीन प्रधान मूर्ति-केन्द्र उल्लेखनीय हैं—(१)मामल्ल-पुरम् (२) एलोरा (३) एलिफेण्टा।

१. मामल्ल गुरम्—पल्लव राजा महेन्द्र वर्मा (लग० ६००-६२५ ई०) तथा उसके पुत्र नरिसंह वर्मा ने (लग० ६२५-६५० ई०) दक्षिण में कांची के सामने, इस स्थान पर समुद्र-तट पर एक-एक चट्टान से कटवाकर विशाल मिन्दिर बनवाये। इन्हें 'रथ' कहा जाता है। ये संसार की अद्भुत वस्तुओं में से हैं इनमें से सात रथों (मिन्दिरों) का एक समूह सात पगोडों के नाम से विश्व-विख्यात है। इनके नाम पाण्डवों के नाम पर धर्मराज रथ, भीम रथ आदि हैं। विशालकाय चट्टानों से काटे गये ये एकाश्मीय मिन्दिर पल्लवों की वास्तु और मूर्ति कला के सर्वोत्तम उदाहरण हैं ।

यह स्मरण रखना चाहिये कि जैसे हमें उत्तर भारत में मौर्ययुग में भारत की मूर्ति कला सबसे पहले ब्रत्यन्त उन्नत विकसित रूप में मिलती है, वैसे ही दक्षिण भारत



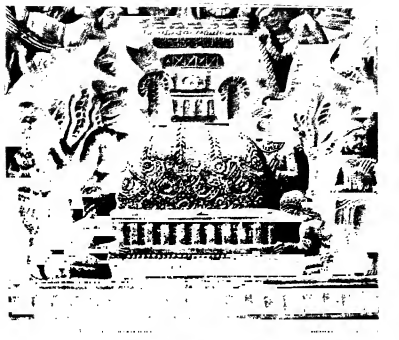
मामझपुरम का एकाश्म मन्दिर

का तक्षण-शिल्प इन मन्दिरों में सर्वप्रथम प्रौड़ रूप में दिखाई देता है। यह कई शितयों के विकास का परिणाम है, इसके आरिम्भक उदाहरण लकड़ी पर बने होने से नष्ट हो चुके हैं।

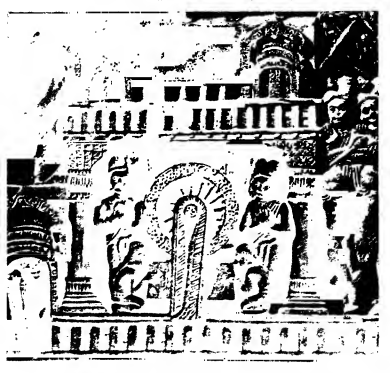
मामल्लपुरम् के 'रथ' द्रविड़ शैली के कई खण्डों में ऊपर उठते हुए मन्दिरों के प्राचीनतम उदाहरण हैं। इस पल्लव शैली का बाद में न केवल समूचे दक्षिण भारत, किन्तु बृहत्तर भारत के जावा, कम्बोडिया, श्रनाम श्रादि देशों में प्रचार हुग्रा। मामल्लपुरम् की मूर्तियों में महिषासुर से युद्ध करती हुई दुर्गा की प्रतिमा में बड़ी गित और सजीवता है। सबसे ग्राश्चर्यजनक मूर्ति भगीरथ की तपस्या का दृश्य है। यह ६८ फुट लम्बी, ४३ फुट चौड़ी विशाल खड़ी चट्टान पर काटी गई है। कंकाल-मात्राविषट भगीरथ गंगा के भूतल पर श्रवतारण के लिए तपस्या-मग्न हैं, सारा दिव्य और पार्यव—यहाँ तक कि जन्तु-जगत् उनका साथ दे रहा है। यह विशाल प्रभावोत्पादक दृश्य बहुत ही भावपूर्ण और वास्तिवक है। उपर्युक्त दृश्य ग्रौर रथ एल्लव कला की उत्कृष्टता की ग्रमर कीर्ति-यताका है ग्रौर दर्शक इन शिल्पियों के विस्मयावह कौशल की सराहना किये बिना नहीं रह सकता।



ब्रशोककालीन वृषभांकित स्तम्भ शीर्ष, (३री॰ श॰ ई० पू॰) रामपुरवा (बिहार) से उपलब्ध (पृ॰ १८१)



धमरावती के स्तूप का एक हब्य (पृ० १८६)



भारहुत में बुद्ध की उपासना का एक हश्य (२०० ई० पू०) (पृ० १८३)



भारहुत स्तूप पर उत्कीर्ण राजकुमार जेत के उद्यान को खरीदने का दृश्य (२री ग० ई० पू०) (पृ० १८३)



भारहुत स्तूप पर उत्कीर्ण बुद्ध की माता महामाया का स्वप्न (२री श० ई० पू०)(पृ० १८३)



चामरग्राहिगी यक्षी दीदारगंज, पटना (२०० ई०पू०) (पृ० १८३)



भारहुत स्तूप पर उत्कीर्ण श्रेष्ठी की मृति (२०० ई०पू०) (पृ० १८३)



अलकाविल से सुशोभित पार्वती मस्तक ग्रहिच्छत्रा बरेली से प्राप्त (५वीं शर्द०) (पृ० १६०)



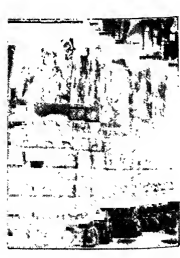
भगवान राम की कांस्य प्रतिमा (११वीं श० ई०) (पृ० २०१)



दक्षिरा में भारतीय संस्कृति के प्रसारक महर्षि ग्रगस्त्य(चिदम्बरम्, १३वीं श० ई०) (पृ० १६८)



प्रज्ञा पारमिता (१२वीं श० ई०) (पृ० १६८)

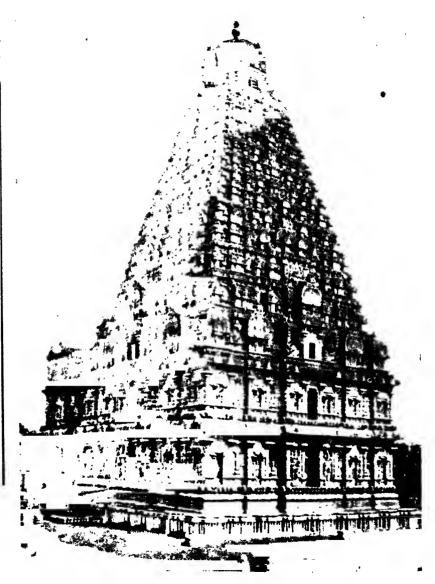


होयशलेश्वर (मैसूर) के मन्दिर का बाहरी भाग (१२वीं श० ई०)

(e39 og)



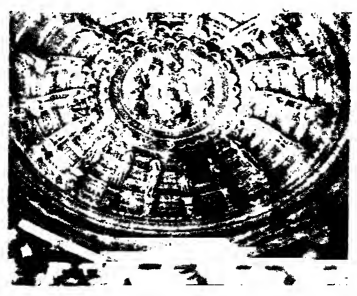
सारनाथ की बुद्धमूर्ति (पृ० १८८)



राजराज चोल द्वारा तंजौर  $\ddot{ ext{H}}$  बनवाया बृहदीश्वर का मन्दिर (१०२१० ई०)(पृ० १६७)



धारापुरी (एलिफैण्टा) की त्रिमूर्ति (पृ० १६४)



देलवाड़ा (ग्राबू) के जैनमन्दिर में मंगमरमर की नक्काशीवाली छत (१०३१ ई०) (पृ० १६६)



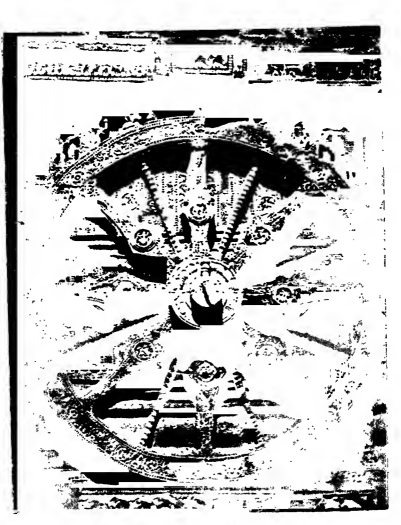
वच्चे को दुलार करती हुई माँ (भुवनेश्वर, उड़ीसा ११वीं श० ई०) (पृ० १९६)



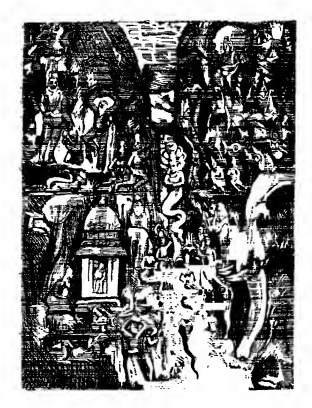
पत्र लिखनी हुई नारी (भुवनेश्वर, उड़ीसा, ११वीं श०ई०)(पृ०१६६)



भूवनेश्वर के मन्दिर (प० १६६)



कोगार्क के रथ का विशाल चक्र (पृ० १६६)



भगीरथ की तपस्या (मामल्लपुरम)

२. एलोरा (वेरूल) — महाराष्ट्र में ग्रीरंगाबाद से सोलह मील पर एक पूरी-की-पूरी पहाड़ी को काटकर मन्दिरों में परिवर्तित कर दिया गया है। इसमें पच्चीस-तीस हिन्दू, बौद्ध तथा जैन मन्दिर हैं। इनमें राष्ट्रकूट राजा कृष्ण (७६०-७७५ ई०) द्वारा वनवाया कैलास मन्दिर सबसे विशाल ग्रीर भव्य मन्दिर है। १६० फुट ऊँचे, १४२ फुट लम्बे, ६२ फुट चौड़े क्षेत्र में द्वारों, भरोखों, सीढ़ियों सुन्दर स्तम्भ-पंक्तियों से युक्त यह विशाल मन्दिर एक ही पत्थर का बना हुगा है, इसमें कहीं जोड़, चूनां-मसाला या कील-कांटा नहीं है। इसे बनाने के लिए पहले पहाड़ काटकर जगह खोखली की गई, यह २५० फुट गहरे ग्रीर हेढ़ सौ फुट चौड़े खाली स्थान से ग्रास-पास के पहाड़ से पृथक् है, फिर इसके बीच में उपयुक्त मन्दिर का निर्माण करके विलियों ने जो कृति प्रस्तुत की है, वह मानव के धैर्य, ग्रध्यवसाय ग्रीर कला का उत्कृष्टतम उदाहरण है। बिना किसी मसाले के दुमंजली इमारत तराश डालना बड़ा विलक्षण कार्य है, दर्शक उसे देखकर दांतों-तले उँगली दबा लेता है गौर इसके निर्माता

मज्ञात कारीगरों के आगे नत-मस्तक होता है। कैलास-मिन्दर को काटते हुए कारीगरों ने बयालीस पौराणिक दृश्य भी अंकित किये हैं। इनमें नृसिंहावतार का दृश्य, शिव-पार्वती का विवाह, इन्द्र-इन्द्राणी की मूर्तियाँ, रावण द्वारा कैलास का उत्तोलन बड़ी सुन्दर, विशाल, भावपूर्ण और ओजस्वी कृतियाँ हैं। अन्तिम दृश्य विशेष रूप से उल्लेखनीय है। रावण कैलाश को उठा रहा है, भय-त्रस्त पार्वती शिव के विशाल



एलोरा का कैलास मन्दिर

भुज-दण्ड का अवलम्ब ले रही है, सिखयाँ भाग रही हैं; किन्तु शिव अचल हैं, ग्रपके चरणों से कैलाश को दबाकर रावण का प्रयास विफल कर रहे हैं।

३ बारापुरी (एलिफंण्टी)—बम्बई से छः मील दूर धारापुरी नामक टापू में दो बड़े पर्वतों के ऊपरी भाग को काटकर मन्दिर और मूर्तियाँ बनाई गई हैं। इनका समय माठवीं शती ई० है। यहाँ की प्रतिमाओं में महेश्वर की प्रकाण्ड त्रिमूर्ति, शिव-तांडव तथा शिव-पार्वती-विवाह का दृश्य बहुत ही भव्य है। पहली के मुख-मण्डल पर मपूर्व, प्रशान्त गम्भीरता है, दूसरी 'यथा दीपो निवातस्थो' की मादशं समाधि म्रवस्था

की भव्यतम ग्रभिव्यक्ति है ग्रौर तीसरी में पार्वती के ग्रात्मसमर्पण का भाव बड़ी सफलता से दिखाया गया है।

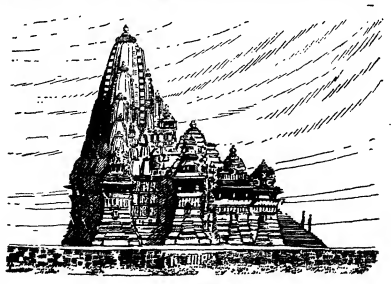
श्राठवीं शती में ही जावा में शैंलेन्द्रवंश ने बोरोबुदुर का प्रसिद्ध सत-मंजिला अनोखा एवं भव्य मन्दिर बनवाया, जिसे श्राधुनिक कला-मर्मज्ञों ने पत्थर में तराशा हुश्रा महाकाव्य कहा है। इसकी गैंलरियों में जातकों के तथा बुद्ध की जीवनी के श्रनेक दृश्य बने हुए हैं। इन सबको यदि एक पंक्ति में फैला दिया जाय तो वह तीन मील लम्बी होगी। इसमें शान्ति श्रीर श्राध्यात्मिकता का श्रनुपम सौन्दर्य है। दक्षिण में नटराज की प्रसिद्ध मूर्तियाँ इसी समय से बनने लगीं।

म्राठवीं शती मामल्लपुरम्, कैलाश भ्रौर बोरोबुदुर-जैसी श्रमर कलाकृतियाँ पैदा करने के कारण भारतीय कला के इतिहास की स्वर्ण शती है। इसके बाद कला में क्षीणता श्राने लगी।

उत्तर मध्य युग में वास्तु के पाँच केन्द्र उल्लेखनीय हैं-

(१) खजुराहो, (२) राजपूताना, (३) उड़ीसा, (४) चोल राज्य, ग्रौर (২) होयशल राज्य ।

खजुराहो-दसवीं शती में चन्देल राजाग्रों ने मध्यभारत के छतरपुर जिले (बुन्देलखण्ड) में खजुराहो का प्रसिद्ध मन्दिर-समूह बनवाया। इसके भव्यतम मन्दिर



खजुराहों का कंदरीयनाथ का मन्दिर

राजा वंग (६५०-६६६ ई०) के दान और प्रोत्साहन का फल हैं। इनमें सबसे सुन्दर भीर

प्रधान कंदरीयनाथ महादेव का विशाल मन्दिर है। ११६ फुट ऊँचा, विशाल कुर्सी और भारी चबूतरे वाला यह मन्दिर अपने कमशः छोटे होते हुए शिखर-समूहों से बहुत भव्य मालूम होता है। प्रदक्षिणा पथ में सुन्दर स्तम्भ-योजना है। मन्दिर का कोई चप्पा सुन्दर मूर्तियों तथा अलंकरणों से रहित नहीं है। उस समय हिन्दू धर्म में तन्त्र की प्रधानता हो रही थी, उसके प्रभाव से यहाँ कामास्त्रसम्बन्धी अश्लील मूर्तियाँ भी काफी संख्या में पाई जाती हैं। भारतीय मूर्तिकला में श्रृंगारिकता तो भारहुत भीर साँची के काल से यक्षों और वृक्षिकाओं के ग्रंकन में चली आ रही थी किन्तु अश्लीलता नहीं थी। वह इसी युग में शुरू हुई।

राजपूताना—इस युग में ग्रति ग्रलंकार-प्रधान शैली की पराकाष्ठा राजपूताना ग्रौर गुजरात में मिलती है। इसका सर्वोत्तम उदाहरण ग्राबू पर्वत पर देलवाड़ा के पास दो जैन मन्दिर हैं—पहला विमलशाह नामक वैश्य ने १०३२ ई० में तथा दूसरा तेजपाल ने १२३२ ई० में बनवाया। दोनों में नीचे से ऊपर तक संगमरमर लगा है। इसमें यद्यपि ग्रलंकरण की इतनी ग्रधिकता है कि मन्दिर का एक चप्पा भी खाली नहीं छोड़ा गया ग्रौर इन ग्रलंकरणों में बहुत ग्रधिक पुनरावृत्ति का दोष है, तथापि इनकी विलक्षण जालियाँ, पुतलियाँ, बेल-बूटे ग्रौर नक्काशियाँ देखकर दर्शंक दंग रह जाता है। "संगमरमर ऐसी बारीकी से तराशा गया है, मानो किसी कुशल सुनार ने रिती से रेत-रेतकर ग्राभूषण बनाये हों या यों कहिये कि बुनी हुई जालियाँ ग्रौर भालर्रे पथरा गई हों। छतों की सुन्दरता का तो कहना ही क्या? इनमें बनी हुई नृत्य की भाव-भंगी वाली पुतलियों ग्रौर संगीत-भंडलियों के सिवा बीच में संगमरमर का एक भाड़ भी लटक रहा है, जिसकी एक-एक पत्ती में कटाव है। यहाँ पहुँचने पर ऐसा प्रतीत होता है कि हम ग्रद्भुत स्वप्न लोक में ग्रा गए हैं।" इनकी सुन्दरता बहुविज्ञापित ताज से बहुत ग्रधिक है।

उड़ीसा — इस प्रान्त में मध्य युग में बने भव्य मन्दिरों में पुरी का जगन्नाथ नाम का मन्दिर, कोणार्क का सूर्य मन्दिर और भुवनेश्वर के मन्दिर प्रधान हैं। कोणार्क का देवालय रथ के आकार का है, इसमें बड़े विराट पहिये हैं, इन्हें बड़े जानदार घोड़े खींच रहे हैं। इन सबको इनकी विशालता और अलंकरणबहुलता ने बहुत भव्य एवं मनोरम बना दिया है। मन्दिरों का कोई कोना या चप्पा खाली नहीं छोड़ा गया। 'इनमें नायिका-भेद और नाग-कन्याओं की बड़ी सुभग मूर्तियां बनी हैं, जिनके भोसे मुख पर से औंख हटाये नहीं हटती। पत्र लिखती हुई नारी की मूर्ति की भाव-भंगी बड़ी मनोरम है। कई मूर्तियों में मातृ-ममता की बड़ी सुन्दर अभिव्यक्ति हुई है। माता अपने शिषु का लाड़ करने में मानो अपने हृदय को निकालकर घर देती हुई अंकित की गई है।' यहाँ भी अश्लील मूर्तियों की भरमार है।

चोल कला—दक्षिण भारत में पल्लवों के बाद चोलों ने दसवीं शती में द्रिवड़ शैली को विकसित करके परिपूर्णता तक पहुँचाया। इस श्रैली का एक सर्वश्रेष्ठ

उदाहरण राजराज महान् द्वारा तंजौर में बनवाया हुग्ना बृहदीश्वर का महान् शैव मन्दिर है। इसका विमान या शिखर १ मंजिला और १६० फुट ऊँचा है, इसके ऊपर एक ही प्रस्तर-खण्ड का भीमकाय गुम्बद है, कहा जाता है कि इसे मन्दिर के ऊपर तक लुढ़काकर लाने के लिए ४ मील लम्बी सड़क विशेष रूप से बनाई गई थी। यह विशालकाय देवालय ऊपर से नीचे तक मूर्तियों और ग्रलंकरणोंसे सुशोभित है। चोल कला की प्रधान विशेषता बृहत्वयुक्त भव्यता है। भीमकाय मन्दिरों को ग्रत्यिधक परिश्रम से ग्रत्यन्त सूक्ष्म तक्षण से ग्रलंकृत किया गया है। इस विषय में फर्गुंसन ने ठीक ही लिखा है कि चोल कलाकार ग्रपनी वास्तु का प्रारम्भ दानवों की-सी विशाल कल्पना से करते थे श्रौर उसकी पूर्ति जौहरियों की भाँति करते थे। चोल कला की एक बड़ी देन परवर्ती युगों में गोपुरम् के मन्दिर का विशाल प्रवेश-द्वार था। धीरे-घीरे इनका ग्राकार और संख्या बढ़ने लगी ग्रीर ये मन्दिर के गर्भगृह के शिखर से भी ऊँचे उठने लगे। कुम्भकोणम् के गोपुरम् ने प्रधान मंदिर को बिलकुल दबा दिया है। गोपुरम् के ग्रातिरिक्त इनकी दूसरी विशेषता स्तम्भ पंक्तियों वाले विशाल मण्डपों या हॉलों की थी । मध्य युग के बाद बने मदुरा, श्रीरंगम् ग्रौर रामेक्वरम् श्रादि मन्दिरों में इन विशेषतात्रों का पूर्ण विकास हुया ; उदाहरणार्थ मदुरा के मीनाक्षी मन्दिर का मण्डप ६८५ खम्भों का है और सब खम्भों पर ग्रद्भुत नक्काशी है।

होयशल कला—११११ ई० से मैसूर में होयशल यादवों का एक वंश प्रबल हुआ। बारहवीं-तेरहवीं शती में इन्होंने एक नये प्रकार की वास्तु-कला का विकास किया। सम्भवतः इन्होंने अपने से पहले शासक गंगों की कला-परम्परा को आगे बढ़ाया। गंगों के शासन में ६८३ ई० में एक मन्त्री चामुण्डराय ने श्रवण बेलगोला की पहाड़ी पर अत्यन्त कठोर काले पत्थर के एक ही खण्ड से बनी ५६ फुट ऊँची (६ फुट के आदमी से ६५ गुना) गोमतेश्वर की प्रतिमा स्थापित की। निर्माण-कौशख की कठिनता और कल्पना की विशालता की दृष्टि से दुनिया की अन्य कोई मूर्ति इसके आगे नहीं टिक सकती।

होयशल राजाओं ने भी अपने वास्तु में इन्हीं विशेषताओं को बनाये रखा। इनके मन्दिर वर्गाकार नहीं, किन्तु तारकाकृति या बहुकोणीय हैं। इनकी दूसरी विशेषता ऊँची कुर्सियां या आधार हैं। इनसे शिल्पियों को मूर्तियां बनाने के लिए काफी जगह मिल गई है और इन्होंने इसका पूरा उपयोग किया है। शिखर पिरामिडा-कार होते हुए भी काफी नीचा है। इस वास्तु शैली का सर्वोत्तम उदाहरण हालेबिद या दोरसमुद्र का होयशलेश्वर का विख्यात मन्दिर है। यह पाँच-छः फुट ऊँचे चबूतरे पर बना है, चबूतरा बड़े-बड़े शिला-फलकों से पाटा गया है। इन पर ऊपर से नीचे तक ११ अलंकरण-पट्टिकाएँ हैं, ये ७०० फुट लम्बी हैं और समूचे मन्दिर को घेरे हुए हैं। इनमें हाथियों, शेरों, घुड़सवारों, दिव्य पशु-पक्षियों की मूर्तियां उत्की एं हैं।

उदाहरणार्थ सबसे निचली झलंकरण-पट्टिका (Frieze) में दो हजार हाजियों का महावतों और भूलों के साथ सफल एवं सुन्दर अंकन है। इनमें कोई भी दो हाणी एक दूसरे से नहीं मिलते । इस मन्दिर के सम्बन्ध में स्मिथ की यह उक्ति यथार्थ है कि यह देवालय धैर्यशील मानव जाति के श्रम का श्रत्यन्त श्राश्चर्यजनक नमूना है। इसकी सुन्दर कारीगरी के काम को देखते-देखते श्राँखें तृष्त नहीं होतीं । मैकडानल का मत है कि समस्त संसार में शायद दूसरा कोई मन्दिर ऐसा न होगा जिसके बाहरी भाग में इस प्रकार का श्रद्भुत खुदाई का काम किया गया हो । १३११ ई० में सुस्लिम श्राक्रमण के कारण यह मन्दिर श्रधूरा रह गया ।

बृहत्तर भारत का वास्तु—इस युग में स्वदेश में ही नहीं, ग्रिपितु विदेशों में भी बड़े भव्य हिन्दू-मन्दिरों का निर्माण हुन्ना। कम्बोडिया में ग्रंकोरवत् ग्रौर ग्रंकोरथोम के विशाल एवं भव्य मन्दिर बने । पहला मन्दिर वर्गाकार है ग्रौर इसका प्रत्येक पार्क एक मील लम्बा है। इसकी शैली भारतीय मन्दिरों से बिलकुल भिन्न है। इसमें क्रमशः एक दूसरे से ऊँचे उठते हुए ग्रीर छाटे होते हुए ग्रनेक खण्ड होते हैं। प्रत्येक खण्ड भक्त को ऐहिक जगत् की क्षुद्रता से ऊँचा उठाता हुग्रा उच्च ग्राध्यात्मिकता की ग्रोर लाता है। कम्बुज मन्दिरों की यह उदात्त भव्यता द्रविड़ मन्दिरों के विशाल मण्डपों श्रीर उत्तुंग विमानों तथा गोपुरों में नहीं मिलती। इन मन्दिरों की गैलरियों में पुराणों के दृश्य ग्रंकित हैं। नवीं शती में जावा के एक राजा दक्ष ने प्रांबनन में शिव-क्षेत्र स्थापित करके ब्रह्मा, विष्णु, महेश के मन्दिर बनवाये। इनमें राम ग्रीर कृष्ण की लीलाएँ उत्कीर्ण हैं। भारत में इन विषयों की ऐसी सुन्दर मूर्तियाँ नहीं बनीं। प्रांबनन में शिव की देवता और ऋषि वेश में दो प्रकार की आकृतियाँ मिलती हैं। पहली के मुख-मण्डल पर समाधिमग्नता, गांभीयं और ग्रसीम शांति का भाव ग्रंकित है, दूसरी में उनका जटाजूट ग्रीर दाढ़ी बड़ी सुन्दरता से बनी हुई है। तेरहवीं शती के जावा की सर्वोत्तम मूर्ति बौद्ध प्रज्ञापारिमता की है। यह राजा ग्रमुर्वभूमि (१२२० — १२२७ ई०) के काल की है। इसके मुखमण्डल की सुकुमारता, सरलता, शांति-प्रसन्नता, श्री भौर लालित्य वस्तुत: मद्भृत है।

मध्ययुग की मूर्तिकला—इस युग की मूर्तिकला की कुछ विशेषताएँ निम्निलिखित हैं। शर्नै:-शर्नैः धार्मिक प्रभाव प्रवल होने लगता है, सौन्दयं-बुद्धि गोण हो जाती है; गुप्त युग तक दोनों प्रवृत्तियों में जो सामंजस्य था, वह लुप्त हो जाता है। धार्मिक भावों की अभिव्यक्ति के लिए भीषण तथा कुरूप मूर्तियाँ भी बनती हैं। देवताओं की सामध्यं प्रदक्तित करने के लिए उनके बहुसंख्यक हाथों में अपनेक प्रकार के हिययार पकड़ाये जाते हैं, इनका निर्माण शिल्प-शास्त्र की रूढ़ियों के अनुसार होने लगता है। मूर्ति-शिल्प में नवीनता और मौलिकता बिलकुल समाप्त हो जाती है।

इस ह्रास के होते हुए भी वास्तु-वैभव की दृष्टि से यह काल ग्रविस्मरणीय है। मामल्लपुरम्, कैलास, बोरोबुदुर, ग्रंगकोरवत्, तंजौर ग्रौर हालेबिद हमारी संस्कृति के ग्रमर स्मारक हैं। जातियों की महत्ता का एक मानदण्ड कला-कृतियाँ भी हैं। इस दृष्टि से प्राचीन भारत का विश्व में बहुत ऊँवा स्थान था। हमारे पूर्वजों ने ग्रविवत

श्रद्धा और श्रनथक परिश्रम से जिन कृतियों की रचना की, उनमें न केवल शिल्प-चातुर्य था; किन्तु, लालित्य, सुरुचि श्रौर सुसंस्कारिता भी थी जो उच्च संस्कृति के प्रधान चिह्न हैं। प्राचीन भारतीय कला भारतीय श्रादशों का सच्चा प्रतिबिम्ब है। उससे यह ज्ञात होता है कि सब प्रकार का ऐश्वर्य उपभोग करते हुए भी भारत में भौतिकता और ऐतिहासिकता के प्रति ही अनुराग न था; किन्तु पारलौकिकता और श्राध्यात्मिकता की भी तीव्र श्राकांक्षा थी। उसके सर्वोत्तम युग में इन दोनों का सुन्दर सामंजस्य था। कलाकार उच्चतम श्राध्यात्मिक भावों की श्रभिव्यक्ति के लिए विभिन्न कलाओं को सफलतापूर्वक श्रपना माध्यम बना रहे थे।

मध्ययुगीन चित्रकला-ग्राठवीं शती के बाद ग्रजन्ता-जैसे बृहत् श्राकार के भित्ति-चित्र भारत में लोकप्रिय नहीं रहे, लघुचित्रों की ग्रभिरुचि बढ़ी। ये चित्र ग्रंथों को मलंकत एवं चित्रित करने के लिए बनाये जाते थे। इनकी दो शैलियाँ उल्लेख-नीय हैं। (१) बंगाल की पाल शैली (नवीं-बारहवीं शती ई०) (२) अपभ्रंश शैली (११००-१६०० ई०) । पहली का विषय बौद्ध है स्रौर विशेषताएँ हैं—वऋ रेखाएँ श्रीर सरल रचना । यह महायान बौद्ध धर्म के भिनत-भाव से श्रोतप्रोत है । प्रज्ञापार-मिता की अनेक ताड़पत्र पर लिखी पोथियाँ इस शैली से चित्रित हैं। अपभ्रंश शैली पाँच सौ बरस तक चलती रही, इसके ग्रारम्भिक नमूने ताड़पत्र की पोथियों पर तथा कागज पर बने हैं, इसके सुन्दरतम उदाहरण उस संक्रमण काल (१३५०-१४५० ई०) के हैं, जब कागज ताइपत्र का स्थान ले रहा था। इसकी विशेषताएँ कोणाकार चेहरा, नुकीली नाक, चेहरे की रेखा से आगे बढी आँख और अलंकार-प्रधानता है। शुरू में साधारण रंग बरते जाते थे, पन्द्रहवीं शती से नीले श्रीर सुनहरी रंग का खुब प्रयोग होने लगा । इनका विषय ग्रारम्भ में जैन धर्म-प्रन्थ थे, बाद में 'गीत गोविन्द', 'मागवत', 'बालगोपालस्तुति'-जैसे वैष्णव ग्रन्थों में लौकिक प्रेम का चित्रण होने लगा। वस्त्र पर बने वसन्त-विलास (१४५१ ई०) में वसन्त का वैभव बड़ी सुन्दरता से चित्रित है। यह शैली प्रेम भाव के सजीव ग्रंकन में बहुत सफल हुई है। इसके अधिकांश उदाहरण गुजरात से मिले हैं, ग्रतः इसे गुजराती शैली भी कहा जाता है।

राजस्थानी—इस शैली का उद्भव अपभ्रंश शैली से गुजरात एवं मेवाड़ में पन्द्रहवीं शती में हुआ। इसका प्रधान विषय कृष्ण और राधा अर्थात् नर-नारी के शाश्वत प्रेम का अनन्त रूपों में चित्रण है, इसमें लोक-जीवन की कला तथा नारी के आदर्श सौन्दर्य का बहुत सुन्दर अंकन हुआ है। राजस्थानी चित्रकार अपनी तूलिका से कृष्ण-लीला, श्रृंगार, नायिका-भेद, रामायण, महाभारत के तथा हम्मीर हठ, नव दमयन्ती, बारहमासा, शबीह तथा रागमाला के दृश्य अंकित करते रहे। रागमाला में विभिन्न रागों को चित्रों द्वारा मनोरम मूर्त रूप दिया जाता था जैसे बिलावल में नायिका दर्णण में अपने रूप के देखने से उत्पन्न प्रेमपीड़ा से व्यथित दिखाई काती

थी, मालकौंस में प्रेमी प्रणय-कीड़ा में रत होते थे, भैरवी में श्रविवाहित नायिका पार्वती की भाँति श्रपने मनचाहे पति की उपासना में लवलीन होती थी।

मुगल शैली-- मृगल सम्राटों के समय चित्र-कला को बहुत प्रोत्साहन मिला । हुमायूँ ने ईरान से मीर सैयद भ्रली और ख्वाजा ग्रब्दुस्समद शीराजी को बुलाया था, अनबर ने अपने दरबार में सारे भारत के सैंकड़ों चित्रकार एकत्र करके इनसे फारसी श्रीर संस्कृत के विविध ग्रन्थों 'हम्जानामा', 'बाबरनामा', 'ग्रकबरनामा' ग्रीर 'महा-भारत' (रज्मनामा) को चित्रित करवाया। पहला प्रणय-कथाग्रों का ग्रन्थ था, जो अकबर को बहुत प्रिय था। इसके लिए वस्त्र पर १३७५ चित्र बनाये गए। महा-भारत के १६६ चित्र बनाये गए, जो ग्रभी तक सौभाग्यवश जयपूर के पोथीखाने में सुरक्षित हैं। ग्रकबर की कला सब देशों से ग्रच्छे ग्रंश लेकर उन्हें ग्रपना भारतीय रूप देने वाली थी, प्रारम्भ में ईरानी प्रभाव श्रिधिक होने पर भी बाद में वह अपना बना लिया गया । यह कला प्रधानतः ग्रन्थ-चित्रों, दरबार श्रीर राजमहल से सम्बन्ध रखने वाली घटनाम्रों तथा व्यक्तियों का चित्रण करने वाली है। राजस्थानी शैली से न केवल इसका विषय-भेद है किन्तु इसके चेहरों में विशिष्टता ग्रौर व्यक्तित्व ग्रधिक है। जहाँगीर से भी इस कला को बहुत उत्तेजन मिला, उसके समय में उस्ताद मन्सूर ने पशु-पक्षियों के बहुत सुन्दर चित्र बनाये । ग्रीरंगजेब के समय में राज-संरक्षण न मिलने से यह कला मुरभाने लगी। मुगल शैली की एक दक्षिणी शाखा बीजापुर तथा गोलकण्डा के शाही दरबारों में फली-फली।

पहाड़ी शैली—मुगल साम्राज्य का विघटन होने पर वादशाही चित्रकार नये आश्रय-दाताओं की खोज में रावी से पूर्व की कांगड़ा दून की रियासतों—चम्बा, नूरपुर, काँगड़ा, सुकेत, मण्डी भ्रादि राज्यों में पहुँचे भौर इनसे पहाड़ी-शैली का विकास हुआ। काँगड़ा के राजा संसारचन्द्र (११७४-१८२३ ई०) का समय पहाड़ी कला का स्वर्ण युग है। इसकी दो कन्याएँ गढ़वाल-नरेश से ब्याही गई भ्रीर यह कला गढ़वाल में भी पहुँची। पहाड़ी चित्रों की विशेषता वास्तविकता भ्रीर भावना का सम्मिश्रण है। 'रामायण', 'महाभारत' तथा 'भागवत' म्रादि समस्त पौराणिक साहित्य, केशव, मितराम, बिहारी भ्रादि कवियों की रचनाएँ इनका प्रधान विषय हैं। 'भ्रजन्ता युग के बाद पहाड़ी शैलो में ही भारतीय कला एक ऐसी ऊँचाई तक उड़ी है जहाँ तक पहुँचना खिलवाड़ नहीं।"

### मन्य कलाएँ

कौस्य-प्रतिमाएँ कौसे की सुन्दर मूर्तियाँ ढालने की कला भारत में मोहें जोदड़ो युग से ही चली मा रही है। नर्तकी की मूर्ति इसका सुन्दर प्रमाण है। पहली-दूसरी शती ई० की कुछ छोटी मूर्तियाँ तक्षशिला से मिली हैं। गुप्त युग में कि इस कला में काफी उन्नति हुई। कारीगर बड़े माकार की प्रतिमाएँ सफलतापूर्वक किनाने लगे। इनमें भागलपुर से पाई गई मादमकद बुद्ध-मूर्ति भीर मीरपुर खास

(सिन्घ) से मिली ब्रह्मा की सुन्दर मूर्ति उल्लेखनीय है । काँस्य-प्रतिमाभ्रों का स्वर्णः बुग दक्षिणभारत में चोलों का शासन काल (दसवीं — तेरहवीं श० ई०) था। इस समय

यहाँ नटराज शिव की भव्य प्रतिमाएँ बनने लगीं। इनमें प्रलय के ताण्डव नृत्य की भाव भंगी में शिव की बहुत सुन्दर अभिव्यक्ति की गई है।

वस्त्र—ग्रठारहवीं शती के ग्रन्त में लगभग २,००० वर्ष तक विश्व में भारत के बने कपड़ों की स्याति श्रीर माँग बनी रही। पहले यह वताया जा चुका है कि भारतीय मलमल, जिसे रोमन 'बुनी हवा' कहते थे, रोम की स्त्रियों द्वारा बहुत पसंद की जाती थी। दसवीं शती में ग्ररब के व्यापारी गुजरात में बने भारतीय वस्त्रों को मिस्र तक पहुँचा रहे थे ग्रीर यहाँ की पटोला साड़ियाँ जावा, सुमात्रा तक भेजी जा रही थीं । मुस्लिम बादशाहों द्वारा प्रोत्साहन पाकर वस्त्र-कला की बड़ी उन्नति हुई। इस काल में ढाका के कलाकारों द्वारा तैयार की जाने वाली मलमल विशेष रूप से उल्लेखनीय है। मुगल बादशाहों के लिए तैयार होने वाली मलमल



मोहें जोदड़ो का कांस्य मूर्त्ति

खास का २० गज का पूरा थान तैयार करके बाँस की खोखली नली में बन्द करके ग्रीर इसका जलूस निकालकर बादशाह को भेजा जाता था। इसे ग्राबेरवां (बहता<sup>-</sup> पानी), बापत हवा (बुनी हवा), शबनम (ग्रोस) के कवितामय नाम दिये जाते थे। मलमल की बारीकी और पारदर्शकता के सम्बन्ध में यह प्रसिद्ध है कि एक बार भीरंगजेब ने अपनी पुत्री को डाँटा कि तू नंगी क्यों खड़ी है, तुभे लाज नहीं भाती ? बेटी बोली—"ग्रब्बा जान, ग्राप नाहक बिगड़ते हैं। मैंने तो कपड़े की सात तहें करके उसे लपेटा हुआ है, फिर भी ग्रंग फलकता है तो मेरा क्या कसूर ?"

पटोला--गुजरात में विवाह के समय पहनी जाने वाली पटोंला साड़ी बुनाई का एक भ्रद्भुत चमत्कार है जो इस युग में कुशल कारीगरों ने तैयार की थी। इसमें साड़ी पर बनाये जाने वाले डिजायन को पहले ही ध्यान में रखकर ताने-बाने के सूत को विभिन्न रंगों में रंगा जाता है भ्रौर बुनाई के समय वे सारे डिजाइन कपड़े के दोनों ग्रोर ग्रा जाते हैं।

किमलाब-किमलाब का शब्दार्थ है-बुना हुम्रा फूल (किम=फूल, साब = बुनना) । इसमें बुनाई में विभिन्न रंगों द्वारा भनेक प्रकार के डिजाइन बनाये जाते हैं, इसका पटोला से यह ग्रन्तर है कि उसमें दोनों शोर एक ही डिजाइन शाता है भीर इसमें ऐसा नहीं होता। इसमें सोने चौदी के तार (अरी) का भी उपयोगः होता है। इसमें शुद्ध सामग्री का प्रयोग किया जाता था ग्रतः यह घोया जाने पर भी वर्षों तक खराब नहीं होता था। मध्य युग में किमखाब का सबसे प्रसिद्ध केन्द्र बनारस था, इसके साथही मुशिदाबाद, चन्देरी, ग्रहमदाबाद, ग्रीरंगाबाद, सूरत, तंजौर में भी वरह काम होता था।

इसके ग्रतिरिक्त मध्य युग में वस्त्रों की रंगाई, छींट, कढ़ाई की कला मी बहुत उन्नत हुई थी। काश्मीर के शाल विश्व-विख्यात थे।



कांसे का नटराजशिव (मदास)

## प्राचीन शिक्षापद्धति

भारत में शिक्षा वैदिक युग से मनुष्य के सर्वांगीण विकास, राष्ट्रीय संस्कृति के संरक्षण तथा जातीय उत्थान के लिए आवश्यक समभी जाती रही है। अथर्ववेद में ब्रह्मचर्य की महिमा के गीत गाये गए हैं। प्राचीन शास्त्रकारों ने इस प्रकार की अनेक उपयोगी व्यवस्थाएँ दी थीं, जिनसे राज्य द्वारा अनिवार्य शिक्षा का प्रबन्ध न होने पर भी इसका बहुत ग्रधिक प्रसार हुआ। प्राचीन ऋषियों ने मानव जीवन जिन चार ग्राथमों में वाँटा था, उनमें पहला ब्रह्मचर्य ग्राथम विद्याम्यास के लिए था। जपनयन-संस्कार सब द्विजों के लिए ग्रावश्यक था, निश्चित ग्रविध तक इसके न करने अर्थात् विद्याभ्यास में शिथिलता दिखाने से उच्च वर्ण व्रात्य या जाति-च्यूत समभे जाते थे। शिक्षा के महत्त्व को सबके चित्त पर भली-भाँति ग्रंकित करने के लिए ही स्नातक को पुराने जमाने में राजा से अधिक प्रतिष्ठा दी गई थी। प्रत्येक व्यक्ति का यह कत्तंव्य समभा जाता था कि वह न केवल पुत्र को जन्म देकर पितृ-ऋण से मुक्त हो, किन्तु इसके अतिरिक्त ऋषि-ऋण को भी उतारे। हिन्दू शास्त्रकारों ने ज्ञान का प्रसार करने वाले ब्राह्मणों को न केवल नाना प्रकार के दानों का अधिकारी बताया, किन्तु उन्हें करों से भी मुक्त कर दिया। राजाग्रों ने ग्रपने उदार दानों से नालंदा, विक्रम-शिला, उदन्तपुरी प्रभृति शिक्षणालयों के विकास में पूरी सहायता दी। यही कारण या कि प्राचीन काल में जितनी साक्षरता भारत में थी, उतनी उस समय किसी दूसरे देश में नहीं थी। राजा ग्रस्वपित ग्रौर दशरथ का यह दावा था कि उनके राज्य में कोई भशिक्षित व्यक्ति नहीं है। प्राचीन शिक्षापद्धति से भारत ने न केवल सैंकड़ों वर्षों तक मौखिक परम्परा द्वारा विशाल वैदिक वाङ्मय को सुरक्षित रखा; किन्तु प्रत्येक युग में दर्शन, न्याय, गणित, ज्योतिष, वैद्यक, रसायन श्रादि शास्त्रों में ऐसे मौलिक विचारक विद्वान् उत्पन्न किये, जिनसे भारत का मस्तक आज भी ऊँचा है।

बहाचर्य-आश्रम श्रीर उपनयन-संस्कार—प्राचीन काल में ऋषियों ने ब्रह्मचर्य श्रीर उपनयन-संस्कार की व्यवस्था द्वारा समूचे समाज को शिक्षित करने का सराहनीय उद्योग किया था। अथर्ववेद से ज्ञात होता है कि उस समय तक ब्रह्मचर्य की पदित प्रचित्त हो चुकी थी। ब्रह्मचर्य का शब्दार्थ है—वेद का अध्ययन। उस समय सरन एवं तपोमय जीवन बिताते हुए आर्य वेद का स्वाध्याय करते थे। यह समक्षा जाता वा कि ब्रह्मचर्य का पालन स्त्री-पुरुष दोनों के लिए आवश्यक है। "ब्रह्मचर्य के तप से

हो राजा राष्ट्र की रक्षा करता है, ब्रह्मचर्य से ही कन्या युवा पित को प्राप्त करती है। इसी के तप से देवताग्रों ने ग्रमृतत्व तथा इन्द्र ने उच्च पद प्राप्त किया था।",(ग्रथकं ११। ५—१६)। ये सब उक्तियाँ ब्रह्मचर्य का गौरव सूचित करती हैं।

ब्रह्मचर्य ग्राश्रम का प्रारम्भ उपनयन-संस्कार से होता था । उपनयन का **ग्रयं** है—समीप जाना । इस संस्कार द्वारा बालक गुरु के समीप जाकर, विद्याम्यास के लिए उसका शिष्य बनता था। उपनयन चिरकाल तक ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य के लिए श्रनिवार्य नहीं था, किन्तु वैदिक साहित्य के ग्रघ्ययन ग्रीर संरक्षण के लिए इसे ग्राव-श्यक बना दिया गया । ब्राह्मणों, उपनिषदों ग्रौर सूत्रग्रंथों के निर्माण के बाद धार्मिक साहित्य इतना विशाल हो गया कि उसकी रक्षा के लिए समूचे समाज का सहयोग श्रावश्यक प्रतीत हुग्रा, श्रतएव उपनयन-संस्कार को तीनों वर्णों के लिए ग्रावश्यक बना दिया गया । इसके न करने पर व्यक्ति समाज से पतित एवं बहिष्कृत समभा जाता था (मनु २।३६) । भ्राज शिक्षा राज्य द्वारा भ्रनिवार्य बनाई जाती है, उस समय धर्म ने इसे भ्रावश्यक बनाया। इसका एक शुभ परिणाम यह हुम्रा कि भ्रार्य जाति के सब सदस्य थोड़ा-बहुत वैदिक ज्ञान ग्रवश्य प्राप्त करते थे, किन्तु ८०० ई० पू० के बाद वैदिक ज्ञान इतना जटिल हो चुका था कि उसमें यितकचित् प्रवेश के लिए भी प्रारम्भिक शिक्षा ग्रनिवार्य थी । ग्रतः यह माना जा सकता है कि उपनयन ग्रावश्यक हो जाने के बाद ग्रार्यजाति में साक्षरता बहुत बढ़ी होगी। उस समय संभवतः सौ फी सदी व्यक्ति साक्षर होंगे। किसी भी अन्य प्राचीन जाति ने शिक्षा के क्षेत्र में इतनी प्रगति नहीं की । पश्चिमी सम्यता के मूल स्रोत यूनान में यह ग्रवस्था थी कि एथेन्स में दस फी सदी और स्पार्टी में चार प्रतिशत व्यक्ति ही शिक्षा पाते थे। यह बड़े दुःस की बात है कि परवर्ती शास्त्रकारों ने ५००-६०० ई० के बाद यह सिद्धान्त चलाया कि कलियुग में क्षत्रिय और वैश्य वर्ण नहीं होते, इससे इन वर्णों का उपनयन बन्द ही गया और साक्षरता बहुत कम हो गई।

बहाचर्य के नियम—उपनयन-संस्कार के बाद बहाचारी गुरु से विद्याध्ययन करता था। विद्याध्ययन-काल में बहाचारी को अनेक आवश्यक नियमों का पालत करना पड़ता था। प्राचीन शिक्षापद्धति का आदर्श सादा जीवन तथा उच्च विचार था, अतः सभी नियम इसी को ध्यान में रखकर बनाये गए थे। उनका भोजन सादा होता था, मांस-मदिरा का सेवन वर्जित था, पोशाक में भी सादगी थी, जूते और खाट का उपयोग वर्जिन था। किन्तु शास्त्रकारों का यह आशय कदापि नहीं था कि स्वास्थ्य को हानि पहुँचाते हुए इन बतों का पालन किया जाय। जातक-साहित्य में ऐसे उदा- हरणों की कमी नहीं है, जिनमें बहाचारी बनारस और तक्षशिला की भीषण गर्मी में जूते और छाते का प्रयोग करते हैं। बहाचर्यावस्था शारीरिक विकास और वृद्धि का काल था, इसलिए शास्त्रकारों ने यह व्यवस्था की थी कि बहाचारी तपस्या से अपने जीवन को कुश न बनाये, किन्तु जितना सा सकता हो, साथे। बहाचारी के नियमों में

संयम श्रौर सदाचार के पहलू पर बहुत बल दिया जाता था। इसी का परिणाम यह हुआ कि ब्रह्मचर्य शब्द श्रपने वास्तिविक श्रर्थ वेदाध्ययन की श्रपेक्षा संयत जीवन को अधिक सूचित करने लगा। ऋषियों का यह मत था कि ग्रामोद-प्रमोद से विद्याम्यास में बाधा पड़ती है।

भिक्षा-वृत्ति — कई स्मृतियों में यह व्यवस्था मिलती है कि ब्रह्मचारी प्रतिदिन अपने लिए गाँव से भिक्षा माँगकर लाये। अधर्ववेद में भिक्षाचरण (११।४।६) का स्पष्ट उल्लेख है। किन्तु यह शास्त्रकारों का श्रादर्श ही प्रतीत होता है, वास्तविक स्थिति ऐसी नहीं थी। तक्षशिला के ब्रह्मचारी अपने गुरुग्नों के घरों में बड़ी आयू के पुत्रों के समान रहते थे। नालन्दा, वलभी, तक्षशिला-जैसे बड़े विश्वविद्यालयों में, जहाँ हजारों विद्यार्थी पढ़ते थे, भिक्षा-वृत्ति संभव ही नहीं थी। इन सब स्थानों पर संभवत: बड़े भण्डारों में खाने का प्रबन्ध होता था। नालन्दा की खुदाई में कुछ बड़ी भट्टियाँ मिली हैं। युग्रान-च्वांग ने लिखा है कि भारतीय विद्वानों के गम्भीर पाण्डित्य का एक कारण यह भी है कि उन्हें भोजन, वस्त्र तथा दवाई की चिन्ता नहीं करनी पड़ती। दक्षिण के कुछ पुराने श्रभिलेखों में इस बात का स्पष्ट रूप से उल्लेख है कि यहाँ विद्यालयों में लोगों के दिये दान से छात्रों के भोजन की व्यवस्था की जाती थी। ऐसा प्रतीत होता है कि भिक्षा केवल ग्रत्यन्त निर्धन छात्र हो माँगा करते थे। भिक्षा की नियम का उद्देश्य ब्रह्मचारी को नम्र बनाना तथा इस बात का ज्ञान कराना था कि वह समाज की सहायता और सहानुभूति से ज्ञान प्राप्त कर रहा है, उसे उसके प्रति ग्रपने कर्त्तव्य में जागरूक रहना चाहिए। भिक्षा के नियम का एक बड़ा लाम यह था कि इससे निर्धन और घनी दोनों शिक्षा प्राप्त कर सकते थे। भिक्षा की व्य-वस्था समाज को भी इस कर्तव्य का बोघ कराती थी कि नई पीढ़ी की शिक्षा के लिए उसे यत्न करना चाहिए । ब्रह्मचारी प्राचीन संस्कृति का संरक्षक तथा उसे आगे बढाने वाला था, इससे समाज को लाभ था, ग्रतः हिन्दू शास्त्रकारों ने ब्रह्मचारी को भिक्षा देना सब गृहस्थों का त्रावश्यक कर्तव्य निर्घारित किया था और ब्रह्मचारी पर भी यह बन्धन लगाया था कि वह अपनी भ्रावश्यकता से अधिक भिक्षा नहीं लेगा, यदि वह ऐसा करता है तो चोरी का महापाप करता है।

गुरुकुलपद्धित—ब्रह्मचारी शिक्षा-काल में प्रायः गुरु के पास रहते थे, इसीलिए उन्हें अन्तेवासी कहा जाता था। शिक्षा समाप्त करने पर जब वे लौटते थे तो उनका 'समावर्तन' होता था। गुरु के घर में विद्यार्थियों को भेजना कई कारणों से श्रेयस्कर समक्ता जाता था। गुरु की वैयक्तिक देख-रेख में शिक्षा अच्छी होती थी, बनारस के राजा यह समक्ते थे कि इससे राजपुत्रों का अहंकार भंग होता है, वे आत्म-निर्मर रहते हैं। दुनिया का अच्छा ज्ञान प्राप्त करते हैं। गुरुकुलों में प्रायः विद्यार्थी प्रारम्भिक शिक्षा के बाद उच्च शिक्षा के लिए ही भेजे जाते थे। तक्षशिला में जाने वाले विद्यार्थियों की भ्रायु कई जातकों में स्पष्ट रूप से १६ वर्ष बताई गई है।

प्राचीन गुरुकुलों के सम्बन्ध में यह लोक-प्रचलित धारणा सर्वांश में सत्य नहीं प्रतीत होती कि वे शहरों से दूर जंगलों में होते थे । इसमें कोई संदेह नहीं कि वाल्मीिक, कण्व, सांदीपनी ग्रादि मुनियों के ग्राश्रम वनों में थे । किन्तु ऐसे तपोवनों की संख्या बहुत कम थी । ग्रधिकांश गुरुकुल ग्रौर शिक्षा-केन्द्र शहरों ग्रौर गाँवों में ही थे । तक्षशिला के गुरु ग्रौर छात्र गान्धार की राजधानी में ही रहते थे । स्मृतियों में यह कहा गया है कि जब गाँव में मृत्यु हो या चोर ग्राया हो तो ग्रनध्याय हो । यदि गुरुकुल जंगलों में हो तो गाँव के उपद्रवों के कारण ग्रध्ययन बन्द करने की कोई ग्रावश्यकता नहीं थी ।

गुरु श्रोर शिष्य के सम्बन्ध—प्राचीन शिक्षा-पद्धति की एक बड़ी विशेषता गुरु श्रीर शिष्य का सुमधुर पारिवारिक सम्बन्ध था। शिष्य गुरु के घर पर जाकर उसके परिवार का सदस्य बनकर रहता था। गुरु श्रपने पुत्र की तरह उसका पालन करता था। भगवान् बुद्ध ने कहा था—'गुरु को चाहिए कि वह शिष्य को पुत्र समके और शिष्य को उचित है कि वह गुरु को पिता माने'। प्रायः गुरुश्रों के पास १०-१५ शिष्य होते थे श्रीर वे न केवल इनके श्रध्ययन, किन्तु खान-पान श्रीर चिकित्सा की भी पूरी चिन्ता करते थे। भगवान् बुद्ध ने उपाध्याय के लिए यह नियम बनवाया था कि वे श्रपने शिष्यों की देख-भाल, उनके वस्त्रों का तथा भिक्षा-पात्र श्रादि का घ्यान रखे। सातवीं शती में भारत आने वाले चीनी यात्री इत्सिंग के विवरण से यह ज्ञात होता है कि वे इस नियम का पूरा पालन करते थे। जब शिष्य बीमार पड़ते थे, तो गुरु उनकी परिचर्यां भी किया करते थे।

इसके साथ ही, शिष्यों का प्रधान कर्तव्य गुरु की देवता की तरह प्रतिष्ठा और भाराधना करना था। गीता के भ्रनुसार गुरु के प्रति नम्रता और सेवा से ज्ञान प्राप्त होता है। यह कहा जाता था कि शिष्य को पुत्र, दास और प्रार्थी की भाँति गुरु की सेवा करनी चाहिए। उसे गुरु को दातुन और नहाने के लिए जल देना उचित है, भावश्यकता पड़ने पर जूठे बर्तन मांजने तथा कपड़े घोने का भी काम करना चाहिए। गुरु के घर के लिए वह जंगल से इंधन लाता और पशुभों की देख-भाल करता था। कुरुण और मुदामा ने भपने गुरु सादीपनी ऋषि की इसी प्रकार सेवा की थी। किन्तु, यह स्मरण रखना चाहिए कि गुरु शिष्यों से इस प्रकार का कोई कार्य नहीं ले सकता जिससे शिष्यों के भव्ययन में बाधा पड़े (आप० घ० स०१।२।६)। यदि गुरु का कार्य करते हुए किसी शिष्य की मृत्यु हो जाय तो उसे बड़ा कठोर प्रायहिचत करना पड़ता था (वै० घ० सू०२।१।२७)।

विका की फीस—उस समय शिक्षा निःशुल्क नहीं होती थी। घनी श्रीर समर्थ शिष्य शिक्षा प्रारम्भ होने से पहले या बाद में गुरु-दक्षिणा के रूप में गुरु को शिक्षा-शुल्क देते ये श्रीर निर्धन विद्यार्थी श्रपनी सेवा द्वारा फीस श्रदा करते थे। जातकों में हम छात्रों द्वारा तक्षशिला विद्वविद्यालय में गुरुशों को पहले फीस देने का स्पष्ट उल्लेख पाते हैं। एक जातक (सं० २५२) में बनारस से ग्राए छात्र से गुरु पूछता है कि "क्या नुम गुरु की फीस लाये हो या मुक्रसे पढ़ने के बदले मेरी सेवा करना चाहते हो।" जो शिष्य गुरु की सेवा करके पढ़ते थे, उनके लिए शिक्षक रात को विशेष श्रेणियाँ लगाते थे, क्योंकि वे दिन में उनके काम में लगे रहते थे। फीस पहले देने के प्रतिरिक्त ग्रंत में गुरु-दक्षिणा के रूप में भी कुछ देने का रिवाज था। कई बार गुरु इतनी ग्रधिक दक्षिणा माँगते थे कि शिष्य उसे ग्रन्य व्यक्तियों से माँग कर पूरा करते थे। कौत्स ने ग्रपने गुरु वरतन्तु को १४ करोड़ की दक्षिणा महाराज रघु से याचना करके दी थी। प्राचीन शिक्षा-पद्धित की यह एक बड़ी विशेषता थी कि कोई ज्ञान-पिपासु उससे वंचित नहीं रह सकता था। गुरु सामान्य रूप से किसी शिष्य को ज्ञान देने से इन्कार नहीं कर सकता था। यदि कोई गुरु किसी शिष्य को ज्ञान-प्राप्ति के लिए ग्राने पर एक वर्ष तक नहीं पढ़ाता था तो यहमाना जाता था कि शिष्य के सब पाप गुरु को लगते हैं। छात्र की निर्धनता का बहाना करके वह उसे नहीं टरका सकता था; क्योंकि छात्र सदैव गुरु की सेवा करने के लिए तैयार रहता था।

शिक्षा-काल — पुराने जमाने में शिक्षा का सत्र श्रावणी (श्रगस्त) से प्रारम्भ होता था तथा पीप या माघ (फर्वरी-माचं) में समाप्त हो जाता था। प्रारम्भ में यह छः महीने का था, विद्याओं तथा विज्ञानों की वृद्धि से यह बड़ा होने लगा। उन दिनों श्राजकल की भाँति प्रतिवर्ष गींमयों की छुट्टियाँ नहीं होती थीं। किन्तु उस समय के विद्यार्थी भी श्रनध्यायिष्रय थे श्रौर प्रति मास दर्श, पौर्णमास तथा दो अष्टिमियों के चार अवकाशों के श्रतिरिक्त श्राकाश मेघाच्छन्न होने, बिजली कड़कने, मूसलाधार पानी, श्राँधी, पाला पड़ने पर भी छुट्टी मिल जाती थी। ये अवकाश उस समय की स्मृति कराते हैं, जब गुरु-शिष्य भोंपड़ियों में रहते थे श्रौर प्रबल ऋतु-परिवर्तनों में अध्ययन जारी रखना श्रसंभव हो जाता था। शिक्षा-काल सामान्य रूप से १२ वर्ष का था। यह एक वेद के लिए पर्याप्त समभा जाता था। सामान्यतः उच्च शिक्षा १२ वर्ष की श्रवस्था में प्रारम्भ होकर २४ वर्ष की श्रायु में समाप्त हो जाती थी। चारों वेदों के लिए ४८ वर्ष का ब्रह्मचर्य रखा जाता था, किन्तु शास्त्रकार इसे उत्तम नहीं समभते थे।

पाठ्यविषय—नवीन विद्यात्रों और विज्ञानों के विकास के अनुसार प्राचीन विसापद्धित के पाठ्यविषयों में समयानुकूल परिवर्तन होते रहे । ग्रारम्भिक वैदिक युग (२००० ई० पू०) तक मुख्य पाठ्यविषय वेद-मन्त्र, इतिहास, पुराण ग्रीर नाराशंसी गाथाएँ (वीर पुरुषों के चिरित्र) थीं । पिछले वैदिक ग्रीर ब्राह्मण युग (२००० ई० पू०—१००० ई० पू०) में वेद की व्याख्यात्रों भीर यज्ञीय प्रक्रियात्रों की चिलता में वृद्धि हुई, ब्राह्मण-ग्रन्थ लिखे गए भीर इन्हें भी पाठ्य-कम में स्थान विला। उपनिषद् ग्रीर सूत्र युग (१००० ई०—पहली श० ई०) तक वेद के विविध

ंग्रंगों व्याकरण, शिक्षा (उच्चारण विज्ञान) कल्प, ज्योतिष, छन्द, निरुक्त के विकास के अतिरिक्त अनेक प्रकार के शिल्पों तथा उपयोगी विज्ञानों का आविर्भाव हो चका था । विद्यार्थी केवल वैदिक विषयों का ही ग्रध्ययन नहीं करते थे, ग्रपित लौकिक विज्ञानों में भी पारंगत होते थे। उस समय के विषयों का परिचय छन्दोग्योपनिषद के एक संदर्भ से मिलता है (१०।१।२)। इसमें दर्शन की उच्च शिक्षा पाने के लिए सनत्कुमार के पास आये नारद ने कहा है--- "भगवन् मैंने वेद-वेदांग के स्रतिरिक्त इतिहास, पुराण, गणित (राशि) ज्योतिष, नक्षत्र विद्या, सर्प विद्या, दैव (भूकम्प, वायु-शास्त्र ग्रादि प्राकृतिक भूगोल ग्रथवा भविष्यत्कथन की विद्या), निधि (सनिज विद्या ग्रथवा गड़े खजाने का पता लगाने का विज्ञान), वाकोवाक्य (तर्क-शास्त्र), ·ब्रह्मविद्या, भूतिवद्या (प्राणि-शास्त्र), राजशासन विद्या (सैनिक विज्ञान तथा राज-शास्त्र ), एकायन विद्या (नीति-शास्त्र ) का ग्रध्ययन किया है"। उस समय के सभी छात्र नारद की भाँति मेधावी हों तथा सब विषयों का ग्रध्ययन करते हों सो बात नहीं, किन्तु ऐसा श्रवश्य जान पड़ता है कि उस समय शिक्षा-पद्धति में साहित्यिक एवं उपयोगी दोनों प्रकार के विज्ञान का सुन्दर सम्मिश्रण हुम्रा था। जातकों से यह जात होता है कि तक्षशिला में क्षत्रिय ग्रीर बाह्मण यूवक तीनों वेदों ग्रीर ग्रठारह शिल्पों का अम्यास करते थे। इन शिल्पों में धनुर्विद्या, वैद्यक, जादू, सर्पविद्या, गणित, कृषि, पशु-पालन, व्यापार भादि का समावेश होता था। इस यूग में भारत ने दर्शन, -साहित्य, ज्योतिष, धर्म-शास्त्र, काय-चिकित्सा, शल्य-चिकित्सा, मूर्ति, भवन तथा पोत-'निर्माण-विद्या में बड़ी उन्नित की। इस समय बौद्ध भ्रीर जैन साहित्य का विकास हुआ। वैदिक साहित्य में पद, घन भीर जटा पाठ का ग्राविर्भाव हुमा। इन दिनों वेदों की लोकप्रियता घट रही थी, ग्रतः ब्राह्मणों में केवल १५ प्रतिशत ही वैदिक विषयों का स्वाध्याय करते थे। अधिकांश विद्वानों का ध्यान नव विकसित विद्याओं -व्याकरण, न्याय, उपनिषद्, दर्शन ग्रौर धर्मशास्त्र की ग्रोर था। पहली श० ई०-१२०० तक के स्मृति, पुराणों भीर निबन्ध-ग्रन्थों के युग में वेदों का महत्त्व बहुत कम हो गया । चीनी यात्रियों के विवरण इस समय के विद्यालयों और महाविद्यालयों के पाठ्य-कम पर सुन्दर प्रकाश डालते हैं जिनमें वैदिक विषयों से भिन्न लौकिक विषय 🛷 पढाये जाते थे।

इत्सिंग के कथनानुसार ६ वर्ष की आयु में विद्यार्थी वर्णमाला सीखना शुरू करते हैं, इसमें छः महीने लगते थे। अगले वर्ष संभवतः गणित पढ़ाया जाता था। नवें वर्ष से १२वें वर्ष तक पाणिनीय अष्टाच्यायी और उणादि सूत्रों का स्वाच्याय कराया जाता था। १३-१४ वर्ष की आयु में विद्यार्थी क्या पढ़ते थे, इत्सिंग इस विषय में मौन है, सम्भवतः उन्हें काव्य, साहित्य और कोष का ज्ञान कराया जाता था। १४वें वर्ष से विद्यार्थी उच्च शिक्षा की संस्थाओं में कुछ विषयों का विशेष अध्ययन करते थे। विशेष अध्ययन के विषय व्याकरण, तर्क-शास्त्र, दर्शन, वैद्यक, किलत एवं गणित ज्योतिष थे। इनमें सबसे अधिक लोकप्रिय विषय व्याकरण का

व्याकरण का उच्च पाठ्य-क्रम पाँच वर्ष का होता था और इसके प्रधान पाठ्य-ग्रन्थ काशिका भ्रौर पातंजल महाभाष्य थे। ग्रलबेरुनी के ग्रन्थ से ज्ञात होता है कि ग्यारहवीं शती में भी सबसे ग्रधिक लोकप्रियता व्याकरण को प्राप्त थी। इनके अतिरिक्त पुराणों ग्रौर नाटकों का भी ग्रध्ययन होता होगा, चीनी यात्रियों ने इसका उल्लेख नहीं किया।

पाठ्य-प्रणाली-प्राचीन काल में पाठय-प्रणाली प्रधान रूप से गृह-मूख से पाठश्रवण करने तथा उसके सामने उसे दोहराने तथा प्रश्न पूछकर ज्ञान प्राप्त करने की थी। इसका कारण यह था कि वेद उस समय लिखित रूप में नहीं थे। लेखन-कला से भली-भाँति परिचित होने पर भी भारतीयों ने वेदों को कई कारणों से लिपिबद्ध नहीं किया। ऐसा होने से भगवती श्रुति के श्रपवित्र हाथों में पड़ने की आशंका थी, लिपिकारों के अज्ञान और प्रमाद से वेद के स्वरों और वर्णों के दूषित ढंग से लिखे जाने की संभावना थी। ग्राठवीं, नवीं शती में कश्मीरी पण्डित बसुक ने पहली बार वेदों को लेखबद्ध करने का साहस किया। उस समय तक शिक्षा मौखिक ही होती थी। गुरु एक-एक विद्यार्थी को अलग पढ़ाता, उसका पाठ सुनता स्रोर गलतियाँ ठीक करता था। इस पद्धति से कई लाभ थे। गुरु सब विद्यार्थियों पर वैयक्तिक व्यान देता था, इसका अभाव वर्तमान शिक्षा-पद्धति की सबसे बड़ी कमी हैं। पुरानी पद्धति में पुस्तकीय शिक्षा पर बल न होने से विद्यार्थी प्रत्येक विषय को खून सोच-समभकर याद करता था। यह कहना गलत है कि उस समय की शिक्षा-पद्धित में रटना और घोटना ही प्रधान था। यास्काचार्य और सुशृत ने घोटनं की घोर निन्दा की है, सुश्रुत ने रटने वाले छात्र की उस गधे से तुलना की है जो अपने पर बोभ का तो अनुभव करता है किन्तु यह नहीं जानता कि वह किस वस्तु का बोभ है। वेद का ग्रध्ययन वेद-मन्त्रों की व्याख्या के साथ होता था। समूचा बाह्मग-साहित्य इसी प्रकार की रचना है। भारतीय विद्वान् धर्म-ग्रन्थों के व्यास्था-कौशल के लिए जगत्प्रसिद्ध थे। इसीलिए चीनी यात्रियों ने उनकी मुक्त कण्ठ से प्रशंसा की है। इत्सिंग ने लिखा है कि "मैं इस बात से सदैव बड़ा प्रसन्न हूँ कि मुक्रे भारतीय पण्डितों के चरणों में बैठकर वह ज्ञान प्राप्त करने का सौभाग्य मिला है, जो ग्रन्थया नहीं प्राप्त हो सकता था।" युग्रान च्वांग ने भारतीय पण्डितों की विशेष प्रशंसा इस दृष्टि से की है कि वे ग्रस्पष्ट स्थलों की सुन्दर व्याख्या करते हैं। प्राचीन पाठ्य-पद्धति की यह बड़ी खुबी थी कि वह समफ्रकर ग्रन्थ कण्ठस्थ करने पर बल देती थी। उस पद्धति से पढ़े व्यक्तियों का पाण्डित्य बड़ा गम्भीर होता था। वर्तमान काल की विद्वत्ता पुस्तकालयों में रखे विश्व-कोशों में है, प्राचीन पण्डित भपने छात्रों को चलता-फिरता विश्व-कोश बनाने का प्रयत्न करते थे।

इस प्रकार की पाठ्य-पद्धति में गुरु ग्रधिक छात्रों को नहीं पढ़ा सकता था। सामान्य रूप से तक्षशिला ग्रीर नालन्दा में एक गुरु के पास १५-२० से ग्रधिक छात्र नहीं होते थे। गुरु उन विद्यार्थियों पर पूरा घ्यान देता था। प्रत्येक विद्यार्थी को पिछला पाठ सुनाने पर उसकी योग्यता के अनुसार अगला पाठ दिया जाता था।

गुरु शिक्षण-कार्य में बड़े विद्यार्थियों का भी उपयोग करता था। महासुतसोमजातक के अनुसार कुरुदेश के एक राजपुत्र ने अन्य छात्रों की अपेक्षा पहले विद्या में प्रवीणता प्राप्त कर ली, उसे अपने छोटे भाई की शिक्षा का काम सौंप दिया गया, गुरु की अनुपस्थित में बड़े छात्र उसके अभाव की पूर्ति करते थे। इससे एक ओर जहाँ बड़े विद्याथियों को कियात्मक अनुभव मिलता था, वहाँ दूसरी ओर इन छात्रों द्वारा निःशुल्क शिक्षण से शिक्षा का व्यय भी कम होता था।

शिक्षा प्रश्नोत्तर तथा वार्तालाप की पद्धित से दी जाती थी। उपिनषद में ब्रह्मविद्या के गूड़ तत्त्वों का इसी तरह उपदेश दिया गया है। भगवान् बुद्ध की उपदेशशैली भी इसी प्रकार की थी। इसका बड़ा लाभ यह था कि शिक्षा के समय शिष्य को उसमें पूरा मनोयोग देना पड़ता था, उसमें विचार और विश्लेषण की शिक्ष की उसमें विकसित होती थी। ग्रावश्यक विषयों पर गुरु तथा शिष्यों में वाद-विवाद होते थे। इनसे उनमें वाक्पदुता, चिन्तन, निरीक्षण, तुलना ग्रादि की ग्रनेक मानसिक शिक्तय रूप प्रस्फुटित एवं पुष्ट होती थीं। वर्तमान शिक्षा-पद्धित में विद्यार्थी प्रायः निष्क्रिय रूप से अध्यापकों के व्याख्यान सुनता है, अतः उसका उचित मानसिक विकास नहीं हो पाता।

परीक्षाएँ श्रीर उपाधियाँ-शाचीन भारत में न तो वर्तमान शिक्षा-पद्धति प्रचलित थी और न ही शिक्षा-समाप्ति के बाद कोई उपाधियाँ दी जाती थीं। उस समय गुरु प्रतिदिन नया पाठ पड़ाने से पहले इस बात की काफी कड़ी मौखिक परीक्षा 👌 ले लेता था कि शिष्य को पिछला पाठ भली भाँति स्मरण हो चुका है या नहीं, ऐसा म होने पर अगला पाठ नहीं दिया जाता था। अतः उस पद्धति में दैनिक परीक्षा होने के कारण वार्षिक परीक्षा की ग्रावश्यकता ही नहीं थी। शिक्षा-समाप्ति के बाद समावर्तन से पहले कई बार शिष्यों को विद्वत्परिषद में उपस्थित किया जाता था भीर उनसे कुछ प्रश्न पूछे जाते थे। राजशेखर ग्रीर चरक ने राज-दरबारों में शास्त्रायाँ द्वारा होने वाली परीक्षाग्रों का उल्लेख किया है, किन्तू ये वर्तमान परीक्षाग्रों से सर्वण भिन्न हैं। ग्राष्ट्रनिक परीक्षाग्रों में न्यूनतम उत्तीर्णांक लेकर विद्यार्थी पास हो जाते हैं, किन्तु पुराने शास्त्रार्थों में ग्रधिकतम विद्वत्ता ग्रौर पाण्डित्य दिखाने वाला ही पास हो सकता था। वे प्रायः विशेष अवसरों पर होते थे, सामान्य रूप से इनका प्रचलन नहीं था। परीक्षाएँ न होने के कारण, उस समय कोई उपाधियाँ भी नहीं दी जाती थीं। युमान च्वांग ने लिखा है कि सातवीं शती में कुछ लोग श्रधिक सम्मान पाने के लिए यह कहा करते कि वे नालन्दा के पढ़ें हुए हैं। नालन्दा में उपाधियाँ न दी जाने से ही उन्हें ऐसी पूर्तता का मौका मिलता या। मध्य युग के श्रन्तिम भाग में विक्रमशिला 🧍 विश्वविद्यालय के संरक्षक पालवंशी राजा समावर्तन के समय विद्यार्थियों को उपाधियाँ 🖟 देने लगे । मव्यकालीन बंगाल में कुछ विद्वत्परिषदें गदाधर जगदीश-जैसे प्रकांड विद्वानी

को तर्कचक्रवर्ती, तर्कालंकार की प्रतिष्ठित पदिवयाँ देती थीं ; किन्तु यह पदिति प्राचीन नहीं थी।

परीक्षाओं और उपाधियों के न होने से वर्तमान काल के विद्यार्थियों को यह नहीं समभना चाहिए कि प्राचीन काल का शिष्य उनकी अपेक्षा अधिक सौभाग्यशाली था। आजकल का छात्र परीक्षा से पहले सब-कुछ रटकर और परीक्षा-भवन में उसे उगलकर पास हो जाता है और फिर उपाधि प्राप्त करके अपना सारा पढ़ा-लिखा भुला सकता है। जब तक उसके पास उपाधि का प्रमाण-पत्र है, उसकी योग्यता में कोई संदेह नहीं कर सकता, किन्तु पुराने विद्यार्थी को न केवल प्रतिदिन गुरु को कड़ी परीक्षा देनी पड़ती थी, अपिनु उसे विद्याम्यास के बाद भी अपने ज्ञान को अक्षुण्ण ही नहीं किन्तु नवीनतम खोजों से समृद्ध बनाये रखना पड़ता था। उसे सदैव सारी विद्या कंठस्थ रखनी पड़ती थी। किसी भी समय उसे शास्त्रार्थ के लिए बुलाया जा सकता था और उस समय उसकी योग्यता की परीक्षा वाद-विवाद से होती थी। वह अपनी उपाधि के बल पर तथा नोटबुकों द्वारा वर्तमान विद्यार्थी की भाँति उस अग्नि-परीक्षा से नहीं वच सकता था।

शिक्षा-संस्थाएँ—प्राचीन भारत में पाँचवीं-छठी शती० ई० तक शिक्षा प्रदान करने के लिए समाज या राज्य की ग्रोर से वर्तमान काल की भाँति सुसंघटित शिक्षा-संस्थाएँ नहीं थीं। गुरु वैयक्तिक रूप से स्वयमेव शिष्य को शिक्षा दिया करते थे। संघटित शिक्षा-संस्थाग्रों का विकास सर्वप्रथम वौद्ध विद्वानों ने किया। इनमें पहले भिक्षु-भिक्षुणियों को तथा बाद में सर्व-साधारण जनता को व्यवस्थित रूप से शिक्षा दी जाने लगी। नालन्दा इस प्रकार का पहला विश्वविद्यालय था। संभवतः इसके भनुकरण में हिन्दू-मन्दिरों के साथ शिक्षा-संस्थाग्रों का विकास हुग्रा। बौद्ध-विहार सगभग ५०० ई० से शिक्षा का कार्य ग्रारम्भ कर देते हैं, किन्तु हिन्दू-मन्दिरों के उच्च शिक्षा का केन्द्र बनने के निश्चित प्रमाण दसवीं शती ई० से मिलते हैं।

शिक्षा-केन्द्र—भारत में प्रधान रूप से पाँच प्रकार के शिक्षा-केन्द्र थे राजधानियाँ, तीर्थ, विहार, मन्दिर, ग्रग्रहार ग्राम। राजा लोग प्रायः विद्वानों के संरक्षक होते थे, दूर-दूर से बड़े-बड़े विद्वान् उनके दरबारों में ग्राते थे, राजधानी में रहते थे, उनसे लाभ उठाने के लिए विद्यार्थी ग्राते थे ग्रीर राजधानियाँ शिक्षा-केन्द्र बन जाती थीं। तक्षिशिला, बनारस, कन्नीज, मिथिला, धारा, उज्जयिनी, पैठन, मालखेद, कल्याणी इसी प्रकार के केन्द्र थे। तीर्थ प्राचीन काल से विद्वान् श्राह्मणों के केन्द्र रहे हैं। बनारस, कांची, तथा नासिक इन्हीं पिष्डतों के कारण प्रमुख शिक्षा-स्थान बने। भगवान् बुद्ध ने बौद्ध-विहारों में नये भिक्षुभों को बौद्ध-धर्म की शिक्षा देने के लिए १० वर्ष की श्रविध नियत की थी। पहले इनका शिक्षण-कार्य भिक्षुभों तक सीमित था, बाद में साधारण जनता भी इनसे लाभ उठाने लगी। बौद्ध-विहारों की मौति बब हिन्दू-मन्दिरों को बड़े-बड़े द्यान मिलने संगे तो उनका कुछ माग शिक्षा के लिए सुरक्षित

रखा जाने लगा। हिन्दू-मिन्दर न केवल हिन्दू धर्म, संस्कृति और सम्यता के अपितु हिन्दू शास्त्रों के शिक्षण का भी केन्द्र बने। पहले बताया जा चुका है कि हिन्दू मिन्दिरों द्वारा शिक्षण कार्य के निश्चित प्रमाण दसवीं शती ई॰ से मिलते हैं। किन्तु यह संभव है कि मिन्दरों ने यह कार्य काफी पहले शुरू कर दिया हो। पुराने जमाने में विद्वान् बाह्मण-कुलों को अपने निर्वाह तथा छः प्रकार के शास्त्र-प्रतिपादित कर्तव्यों को पूरा करने के लिए जो गाँव दान में दिये जाते थे, वे अग्रहार कहलाते थे। बाह्मणों का एक कर्तव्य अध्यापन भी था, सर्वज्ञपुर (हसन जिले के असिकेरी) तथा राष्ट्रकूट राज्य के काडियूर (आधुनिक कलस) नामक अग्रहार गाँव निश्चित रूप से शिक्षण-कार्य में लगे हुए थे। सारे देश में बिखरे हुए ऐसे सैंकड़ों गाँव ज्ञान-प्रसार का पुनीत कार्य कर रहे थे।

### प्रसिद्ध विश्वविद्यालय

勘

13.

तक्षशिला—प्राचीन भारतवर्ष का सबसे पुराना ग्रौर प्रसिद्धतम शिक्षा-केन्द्र तक्षशिला था। रामायण के वर्णनानुसार भरत ने इस नगर की स्थापना की थी ग्रौर अपने पुत्र तक्ष को उसका पहला शासक बनाया था। महाभारत में जनमेजय का नागयज्ञ इसी स्थान पर होने का वर्णन है (१।३।२०)। रामायण ग्रौर महाभारत में इसके प्रसिद्ध केन्द्र होने का उल्लेख नहीं, किन्तु सातवीं शती ई० पू० तक यह स्थान विद्यापीठ के रूप में इतना प्रसिद्ध हो चुका था कि राजगृह, बनारस ग्रौर मिथिला-जैसे दूरवर्ती स्थानों से छात्र यहाँ पढ़ने ग्राने लगे थे। तक्षशिला पर विदेशी ग्राक्रमण होते रहे ग्रौर ऐसा प्रतीत होता है कि उनसे उसे काफी क्षति पहुँची। इस प्रदेश पर छठी शती ई० पू० में ईरानियों, दूसरी शती ई० पू० में बैक्ट्रया के यूनानी राजाग्रों, पहली शती ई० पू० में शकों, पहली शती ई० पूंक में जुशाणों तथा पाँचवीं शती ई० के ग्रन्त में हूणों के प्रवल ग्राक्रमण हुए। फाहियान को पाँचवीं शती के प्रारम्भ में शिक्षा की दृष्टि से यह स्थान महत्त्वपूर्ण नहीं प्रतीत हुग्रा। उस समय तक यह विद्यापीठ समाप्त हो चुका था।

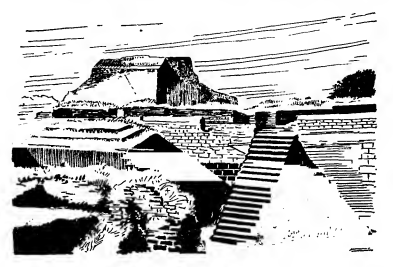
तक्षशिला ग्राप्नुनिक काल के बड़े कालिजों या विश्वविद्यालयों की भौति संघटित विद्यापीठ नहीं था। न तो उसके शिक्षक किसी केन्द्रीय नियन्त्रण में थे, न वहां का पाठ्य-क्रम ग्रीर शिक्षा-काल निश्चित था। वहां कोई परीक्षाएँ भी नहीं होती थीं ग्रीर न ही कोई उपाधियाँ दी जाती थीं। यह केवल एक विख्यात शिक्षा-केन्द्र था, जहां ग्रनेक जगत्-प्रसिद्ध (दिसापामोक्ख) विद्वान् रहते थे। ये किसी कालिज से सम्बद्ध या उसके वेतनभोगी शिक्षक नहीं, किन्तु स्वतन्त्र थे। इनकी कीर्ति से ग्राक्रष्ट होकर भारत के सभी प्रान्तों से विद्यार्थी ग्राते थे, इनके घर में रहते हुए इनके वरणों में बैठकर शिक्षा ग्रहण करते थे। यद्यपि जातकों में किसी गुरु के पास ५०० से कम छात्रों का वर्णन नहीं, किन्तु वास्तव में ये प्राय: १५-२० से ग्रविक नहीं होते थे। इनमें फीस देने वाले छात्र गुरु के घर में पुत्रों के समान रहते थे ग्रीर निर्मन छात्र

दिन-भर गुरु का काम करके रात को उससे पढ़ते थे। प्रत्येक गुरु का ग्रपना स्वतन्त्र
कालिज था, उसका कोर्स भी उसकी इच्छा पर ग्रवलम्बित होता था ग्रीर विद्यार्थीं जो विषय पढ़ने के लिए उत्सुक होते थे, वही उन्हें पढ़ाया जाता था। शिक्षा-काल की कोई ग्रविध निश्चित नहीं थी। भगवान् बुद्ध के चिकित्सक जीवक को वहाँ पढ़ते हुए जब सात वर्ष बीत गए तो गुरु से ग्रनुमित प्राप्त करके वह राजगृह लौट ग्राया। यद्यपि उस समय गुरु ने उसकी द्रव्य-गुण की कियात्मक परीक्षा ली थी, तथापि वह ग्राजकल की परीक्षाग्रों से भिन्त थी।

तक्षशिला साहित्यिक एवं उपयोगी दोनों प्रकार की कलाग्रों का शिक्षा-केन्द्र या। वहाँ 'तीनों' वेदों तथा ग्रठारह शिल्पों की शिक्षा दी जाती थी। शिल्पों में वैद्यक भीर घनुर्विद्या प्रधान थे। वैद्यक की शिक्षा बहुत उच्चकोटि की थी, जीवक ने वहाँ से शिक्षा-प्रहण करने के बाद पेट ग्रौर सिर के जो ग्रापरेशन किये हैं, उन्हें ग्राजकल के बहुत कम शल्य-चिकित्सक कर सकते हैं। धनुर्विद्या के एक 'जगत्प्रसिद्ध' ग्राचार्य से देश के विभिन्न भागों से ग्राये हुए १०३ राजपुत्र शिक्षा ग्रहण करते थे। तक्षशिला में प्रायः विद्यार्थी १५-१६ वर्ष की ग्रायु में जाते थे ग्रौर छः से ग्राठ वर्ष तक वहाँ अध्ययन करके घर लौट ग्राओ थे। बनारस के राजा ग्रपने राजपुत्रों को शिक्षा के लिए तक्षशिला में ही भेजते थे। कौशलराज प्रसेनजित् ने भी यही शिक्षा पाई थी। पाणिनि ग्रटक के पास शालातुर गाँव के रहने वाले थे। सम्भवतः वे यहाँ के विद्यार्थी श्रौर बाद में गुरु रहे होंगे। कुछ जनश्रुतियों के ग्रनुसार चाणक्य यहीं के श्राचार्य थे।

नालन्दा—प्राचीन काल का दूसरा बड़ा प्रसिद्ध विश्वविद्यालय नालन्दा पटना के दक्षिण पश्चिम में ४० मील की दूरी पर आधुनिक बड़गाँव था। इसका उत्कर्ष पाँचवीं शती के मध्य में गुप्त राजाओं के उद्भुर दानों से हुम्रा। कट्टर हिन्दू होते हुए भी उन्होंने इसके संरक्षण और विकास में बड़ा भाग लिया। शकादित्य (जो सम्भवतः कुमार गुप्त प्रथम ४१४-४५४ ई० है) ने एक विहार की स्थापना करके नालन्दा की नींव रखी। इस विहार का बौद्ध मन्दिर कई शतियों तक नालन्दा का केन्द्रीय देवालय रहा। इसके बाद तथागत गुप्त, नरिंसह बालादित्य (४६५-४७२ ई०), बुधगुप्त (४७५-५०० ई०) ने एक तथा वज्य नामक राजा ने इसमें दो नये विहार बनवाये। छठी शती ई० में इसे सम्भवतः बौद्ध-धर्म के कट्टर द्वेपी हूण राजा मिहिरकुल और बंगाल के शशांक के हाथों काफी हानि उठानी पड़ी। किन्तु सातवीं शती के पूर्वार्द्ध में युम्ना च्वांग के म्राने तक वह पूर्ण हो गई तथा इस चीनी यात्री के जीवनी-लेखक के वर्णनानुसार नालन्दा की सबसे उपरली मंजिल बादलों से भी ऊँची थी भीर वहाँ पर बैठने वाला दर्शक यह देख सकता था कि बादल किस प्रकार भ्रपने म्राकार बरलते हैं। इसमें भले ही मत्युवित हो, किन्तु नालन्दा की 'म्रभ्नंलिहविहाराविल' का वर्णन यशोवर्मा के भ्रभिलेख में भी है।

युश्रान च्वांग के जीवनी-लेखक ने, जो कभी भारत नहीं श्राया था, सातकीं शती के दूसरे चरण में यहाँ के भिक्षुश्रों की सख्या दस हजार लिखी है। इत्सिग यहाँ ६७५ ई० में श्राया। उसके वर्णनानुसार यहाँ तीन हजार से श्रिषक भिक्षु नहीं रहते थे। ऐसा प्रतीत होता है कि सातवीं शती में यहाँ की साधारण छात्र-संख्या पांच हजार



नालन्दा के प्राचीन अवशेष

थी। नालन्दा की खुदाई में भिक्ष्यों के कमरे तथा बड़ी-बड़ी भट्टियाँ मिली हैं। कुछ कमरे एक ही भिक्षु के लिए होते थे कुछ दो के लिए। सबमें सोने के लिए एक या दो प्रस्तर-शय्याएँ दीपक के लिए तथा पुस्तकों के लिए ताक हैं।

सातवीं शती ई० के पूर्वार्ध में नालन्दा में धर्मपाल, चन्द्रपाल, गुणमित, स्थिरमित, प्रभाकर मित्र, जिनमित्र, जिनचन्द्र, शीलभद्र नामक प्रसिद्ध बौद्ध म्राचार्य थे। एक हजार विद्वान् ऐसे थे जो समूचे बौद्ध वाङ्मय की व्याख्या कर सकते थे। विश्वविद्यालय में म्राठ बड़े ग्रौर तीन सौ छोटे कमरे थे ग्रौर प्रतिदिन एक हजार व्याख्यान होते थे। उन दिनों नालन्दा की इतनी ख्याति थी कि कोरिया, चीन, तिब्बत, तथा मध्य एशिया से सैकड़ों छात्र यहाँ पढ़ने ग्राते थे। नालन्दा में प्रवेश पाने के लिए कड़ी परीक्षा होती थी। युगान च्वांग के कथनानुसार इसमें बीस या तीस प्रतिशत विद्यार्थी ही पास होते थे। नालन्दा की एक बड़ी विशेषता 'धर्मगंज' नामक विशाल पुस्तकालय था। चीनी यात्री पुस्तकों की प्रतिलिपि करने के लिए भी यहाँ ग्राते थे। इत्सिंग पांच लाख श्लोकों के चार सौ संस्कृत-ग्रन्थों की नकल यहाँ से ले गया था। नालन्दा के महायान बौद्ध धर्म का केन्द्र होने से यहाँ मुख्य रूप से बौद्ध धर्म ग्रौर दश्चंन पढ़ाया जाता था। किन्तु इसके साथ ही वेद, हेतु विद्या (तर्क-शास्त्र), शब्द, ग्रादि विद्या (व्याकरण),

चिकित्सा तथा अथवंवेद (जादू-सम्बन्धी ग्रन्थ) श्रीर सांस्य दर्शन का भी अध्यापन होता था।

आठवीं शती में नालन्दा भारत का सबसे बड़ा शिक्षा-केन्द्र था, इसे उसे समय तक अन्तर्राष्ट्रीय महत्त्व प्राप्त हो चुका था। इसके अनेक आचार्यों ने तिब्बत में बीढ धर्म के प्रसार में बड़ा भाग लिया। नवीं शती में जावा, सुमात्रा के राजा बाल-पुत्रदेव ने नालन्दा में एक विहार बनवाया। दसवीं, ग्याबहवीं तथा बारहवीं शतियों में इसमें बीढ़ धर्म का साहित्यिक कार्य होता रहा, किन्तु ग्यारहवीं शती में पालवंशी राजाओं द्वारा विकमशिला को प्रोत्साहन देने से इसमें क्षीणता आने लगी। यह उन दिनों तांत्रिक बौद्ध धर्म का केन्द्र बन गया। बारहवीं शती के अन्त में तुकों के आक्रमण से इसका अन्त हो गया।

वसभी—वलभी (काठियावाड़ में म्राधुनिक वला) यह सातवीं शती में नालन्दा के समान स्थाति वाला विद्यापीठ था। इत्सिग के वर्णनानुसार विद्वान् उच्च-शिक्षा पूरी करने के लिए यहाँ ग्रथवा नालन्दा दो-तीन वर्ष रहा करते थे। वलभी में सारे भारतवर्ष के विद्वान् सिद्धान्तों पर विचार करने के लिए एकत्र होते थे। जिस पण्डित का विचार वलभी के विद्वान् सही मानते, वह श्रपनी बुद्धिमत्ता के लिए सारे भारत में प्रसिद्ध हो जाता था। वलभी को भी राजाग्रों द्वारा सहायता मिलती थी। वलभी की उन दिनों इतनी स्थाति थी कि उत्तर प्रदेश के व्यक्ति भी भ्रपनी सन्तान को शिक्षा के लिए यहाँ भेजा करते थे।

विक्रमिश्वला—विक्रमिशला (भागलपुर से पूर्व में २४ मील दूर पथरषाट) की स्थापना पालवंशी राजा धर्मपाल ने माठवीं शती में की थी और चार शितयों तक पूर्वी भारत का यह शिक्षा-केन्द्र प्रकाण्ड विद्वान् पैदा करता रहा। तिब्बत के साथ इसका विशेष सम्बन्ध था। तिब्बती विद्याधियों के लिए यहाँ एक विशेष धर्मशाला भी बनाई हुई थी। यहाँ के म्रनेक म्राचार्य तिब्बत जाते तथा संस्कृत ग्रंथों का तिब्बती में अनुवाद करते रहे। इनमें दीपंकर श्रीज्ञान सबसे म्रधिक प्रसिद्ध हैं, वे ग्यारहवीं शती में तिब्बत गये, उन्होंने दो सौ पुस्तकें लिखीं तथा म्रनुवाद कीं। बारहवीं शती में इसमें तीन सौ भिक्षु और एक विशाल पुस्तकालय था। इस विद्यालय में प्रवेशायीं विद्याथियों की परीक्षा के लिए छ:-सात पण्डित थे। यहाँ व्याकरण, न्याय, दर्शन तथा तन्त्र का विशेष रूप से म्रव्यापन होता था।

विक्रमशिला ग्रन्य सब विश्वविद्यालयों की ग्रपेक्षा ग्रधिक सुसंगटित ग्रीर व्यवस्थित था। यहाँ शिक्षा समाप्त होने पर विद्यार्थियों को बंगाल के राजामों द्वारा उपाधियों वितरित की जाती थीं। जेतारि ग्रीर रत्नवच्च को महीपाल ग्रीर कनक नामक राजामों ने पदिवयाँ प्रदान की थीं। विश्वविद्यालय के पुराने प्रसिद्ध छात्रों की स्मृति कालिज-हाँल की दीवारों पर उनके भित्ति-चित्र बनाकर सुरक्षित रसी जाती

¥

一道 第二

ŧ.

थी। १२०३ ई० में मुहम्मद बिन बख्तियार खिलजी की सेना ने इमें दुर्ग समक्रा की सेना ने इमें दुर्ग समक्रा की स्नार्ण विव्वंस किया।

बनारस — बनारस इस समय संस्कृत शिक्षा का बहुत बड़ा केन्द्र है, किन्तु २,५०० वर्ष पहले यह स्थिति नहीं थी। सातवीं शती ई० पू० में हम बनारस के राजाओं के पुत्रों को अध्ययन के लिए तक्षशिला जाता हुआ पाते हैं। भगवान् बुद्ध के समय इसका कुछ धार्मिक महक्व अवश्य था। उन्होंने सारनाथ में ही धर्मचक प्रवर्त्त किया। अशोक ने यहाँ अनेक विहार बनवाये। हिन्दू धर्म का महत्त्वपूर्ण तीर्थ होने के कारण संस्कृत पण्डितों का यह बड़ा केन्द्र था। ग्यारहवीं शती में अलबेरनी ने इसे तथा काश्मीर को विद्या का बड़ा केन्द्र लिखा है। यहाँ सब पण्डित अपने पृथक् अध्यापन केन्द्र चलाते रहे। ऐसा नहीं, प्रतीत होता है कि प्राचीन काल में यहाँ कभी नालन्दा या विकमशिला-जैसे सुसंगठित विद्यालय स्थापित हुए हों।

- शिक्षा-पद्धित के उद्देश्य---भारतीय शिक्षा-पद्धित के चार प्रधान उद्देश्य थे श्रीर वह इनमें पूरी तरह सफल हुई।

पहला उद्देश्य चरित्र का निर्माण था, ग्राचार्य का ग्रथं ही ग्राचार का निर्माता है। ब्रह्मचर्यावस्था में संयम, सादगी ग्रीर सच्चरित्रता पर बहुत बल दिया जाता था। भारतीय शिक्षा-पद्धति को चरित्र-निर्माण के उदात्त ध्येय में कितनी सफलता मिली, यह मेगस्थनीज, युग्रान च्वांग, इदरीसी, मार्कोपोलो प्रभृति विदेशी यात्रियों के विवरण से भली-भाँति स्पष्ट है। इन्होंने भारतीयों के चरित्र की मुत्रत कंठ से प्रशंसा की है।

दूसरा उद्देश्य व्यक्तित्व का विकास था। गुरु के घर में रहते हुए विद्यार्थी को अपनी मानसिक और शारीरिक शक्तियों के विकास का पूरा अवसर मिलता था। गुरु उसमें आत्म-सम्मान, आत्म-विश्वास और आत्मसंयम की भावना पैदा करता था। वह अपनी जाति की संस्कृति और सम्यता का संरक्षक था। जाति का उत्थान और उन्नित उसके कार्यों पर अवलम्बित है, ऐसा उसे पूरा ज्ञान कराया जाता था। इतना महत्त्वपूर्ण व्यक्ति होने के कारण ही स्नातक को राजा से ऊंचा स्थान दिया गया था। इससे उसमें उत्तरदायित्व और कर्त्तव्य की भावना का जन्म होता था और यह उसके व्यक्तित्व के सर्वाङ्गीण विकास में सहायक सिद्ध होता था।

तीसरा उद्देश्य नागरिक एवं सामाजिक कर्तव्यों का बोध था। स्नातक होते समय उसे यह बताया जाता था कि तुमको स्वार्थ-परायण जीवन नहीं बिताना चाहिए। समाज का तुम पर ऋण है, सन्तानोत्पादन और उनकी उचित शिक्षा द्वारा वह ऋण तुम्हें उतारना है। अपने धन का विनियोग भोग-विलास के लिए नहीं, किंतु लोक-हित के लिए करना है। विभिन्न पेशेवालों को अपने व्यवसाय के उच्चतम उदात्त आदर्श सदैव सामने रखने पड़ते थे। उदाहरणार्थ वैद्यों के लिए यह नियम

बनाया गया था कि ग्रपने प्राण चाहे संकट में हों, किन्तु बीमारों की उपेक्षा नहीं होनी चाहिए।

चौथा उद्देश्य प्राचीन संस्कृति का संरक्षण था। इसमें शिक्षा-पद्धित पूर्ण रूप से सफल हुई। विशाल वैदिक वाङ्मय सैंकड़ों वर्षों तक गुरु-शिष्य-परम्परा से ही सुरक्षित रहा है। इसे सुरक्षित रखते हुए, प्रत्येक पीढ़ी ने उसे समृद्ध बनाने का यत्न किया।

उपसहार—प्राचीन शिक्षा-पद्धित ने नाना जातियों वाले इस देश में एक विलक्षण सांस्कृतिक एकता उत्पन्न की। इसने भारतीय मस्तिष्क का वह उच्चतम विकास हुआ, जिससे गुप्त युग तक हम दर्शन, न्याय, गणित, ज्योतिष, वैद्यक, रसायन आदि शास्त्रों और ज्ञान के सभी क्षेत्रों में विश्व का नेतृत्व करते रहे। पुरानी शिक्षा-पद्धित की कुछ विशेषताएँ अद्वितीय हैं। उपनयन द्वारा समूचे समाज को साक्षर बनाना स्त्रियों की शिक्षा की व्यवस्था, चरित्र-निर्माण तथा नागरिक गुणों का विकास किसी दूसरे देश की प्राचीन शिक्षा-पद्धित में नहीं दिखाई देता। इसके कुछ मौलिक सिद्धान्त गुरु-शिष्य का वैयक्तिक सम्बन्ध, गुरुकुल जीवन का आदर्श, सादा रहन-सहन तथा उच्च विचार, साहित्यिक एवं उपयोगी कलाओं की शिक्षा वर्तमान युग में भी स्पृहणीय यथा अनुकरणीय हैं।

# ग्राधुनिक भारत

ब्राधुनिक युग का महत्त्व - ग्रठारहवीं शती के मध्य में बंगाल में ब्रिटिश सत्ता की स्थापना हुई, शनै:-शनै: सारा देश श्रंग्रेजों के स्राधीन हो गया । १६० वर्ष (१७५७-१६४७ ई०)तक भारत परतन्त्र रहा । किन्तु सांस्कृतिक दृष्टि से इस काल का ग्रसा-घारण महत्त्व है। ब्रिटिश'शासन में ही भारत ने कई शितयों की कुम्भकर्णी निद्रा का परित्याग किया, इसी समय धार्मिक, राजनैतिक, सामाजिक, साहित्यिक, बौद्धिक, वैज्ञानिक, ग्रार्थिक क्षेत्रों में ग्रसाधारण जागरण ग्रौर उन्नति हुई । धार्मिक क्षेत्र में राजा राममोहनराय, श्री देवेन्द्रनाथ ठाकुर, श्री केशवचन्द्र सेन महर्षि दयानन्द, स्वामी रामकृष्ण परमहंस, स्वामी विवेकानन्द प्रभृति महापुरुषों ने भारत का मस्तक ऊँचा किया। राजनैतिक क्षेत्र में दादाभाई नौरोजी, गोपाल कृष्ण गोखले, बाल गंगाघर तिलक, महात्मा गांधी ग्रौर जवाहरलाल नेहरू के नेतृत्व में ग्रंग्रेजों से संघर्ष करके भारत ने स्वतन्त्रता प्राप्त की । सामाजिक क्षेत्र में सती-दाह, कन्या-वध, बाल-विवाह ग्रादि कुप्रथाग्रों के हटाने, विधवा-विवाह, हरिजन-उत्थान, स्त्री-शिक्षा ग्रादि उपयोगी सुधारों के प्रचार से हमारे समाज का काया-पलट हो रहा है। साहित्यिक क्षेत्र में प्रान्तीय भाषात्रों के विकास तथा श्री रवीन्द्रनाथ-जैसी विश्व-विख्यात विभूतियों के उत्पन्न करने का श्रेय वर्तमान भारत को ही है। इसी काल में श्री जगदीशचन्द बोस तथा रमण-जैसे वैज्ञानिकों, टाटा-जैसे उद्योगपितयों, श्री ग्ररविन्द-जैसे योगियों ग्रीर दार्शनिकों का प्रादुर्भाव हुमा है। सारे भारतवर्ष में एक नई भावना ग्रौर नई चेतना का उदय हुमा और इससे भारत ने मध्य युग से म्राधृनिक युग में प्रवेश किया है।

यों तो प्रत्येक पीढ़ी अपने को आधुनिक कहती है, किन्तु इतिहास में कई विशेषताएँ उत्पन्न होने पर ही आधुनिक युग का श्रीगरोश समभा जाता है। पौराणिक परम्परा वर्तमान काल को कलियुग बताती है किन्तु ऐतिहासिक इसे कल-युग कहते हैं। आधुनिकता का प्रधान चिह्न कलियुगी होना अर्थात् मशीनों की सहायता से भारी परिणाम में उत्पादन तथा वैज्ञानिक आविष्कारों का अधिकाधिक उपयोग है। इसकी अन्य विशेषताएँ राष्ट्रीयता की भावना, प्रजातन्त्र प्रधाली तथा धामिक विचार-स्वातन्त्र्य है। ये किसी भी देश में आमूल परिवर्तन कर देती हैं। पिछले सौ वर्षों में इन्हीं के कारण भारत में नवयुग का आरम्भ हुआ है। यहाँ सांस्कृतिक दृष्टि से हुए

महत्त्वपूर्णं परिवर्तनों का उल्लेख किया जायगा। ये परिवर्तन धर्म, समाज, साहित्य और कला के क्षेत्र में हुए हैं श्रीर इनसे अभूतपूर्व भारतीय जागरण हुमा है।

#### धार्मिक भ्रान्दोलन

श्राध्निक भारत में नवयूग की ज्योति सर्वप्रथम धार्मिक श्रान्दोलनों के रूप में प्रकट होती है। इस समय भारत में जो जागृति दिखाई देती है, उसका सूत्रपात इन्हीं से हुआ है। इनसे भारत को सर्वप्रथम अपनी शोचनीय वर्तमान स्थिति का बोध, स्वाणम ग्रतीत का ज्ञान तथा उज्जवल भविष्य में विश्वास उत्पन्न हुमा। इन्होंने म्रालोचनात्मक दृष्टि से शास्त्रों के मध्ययन पर बल दिया, मन्ध-विश्वासों मीर रूढ़िवाद के स्थान पर तर्क ग्रीर बुद्धि को प्रधानता दी । इन ग्रान्दोलनों के प्रेरक कारण ब्रिटिश शासन से उत्पन्न नवीन परिस्थितियाँ थीं । ईसाई-प्रचारक हिन्दू ग्रौर मुस्लिम धर्मों पर प्रवल ग्राक्षेप कर रहे थे, ग्रंग्रंजी शिक्षा के प्रसार से पश्चिम के · उदार विचार शिक्षित जनता तक पहुँच रहे थे श्रीर समीर की भाँति धीरे-धीरे उन्होंने समूचे भारत को अपने प्रभाव से स्रोत-प्रोत किया। उन्नीसवीं शती के प्रारम्भ में भारत के सभी धर्म अपने धर्म-प्रवर्तकों की असली शिक्षाएँ भूलकर नाना प्रकार के ग्रन्ध-विश्वासों, रूढ़ियों ग्राडम्बरों, शुब्क कर्मकाण्ड तथा भ्रान्त विचारों के मोह-जाल में फँसे हुए थे। पश्चिमी ज्ञान के ग्रालोक से ग्रांखें खुलने पर तथा पराधीनता की पीड़ा श्रनुभव करने पर समभदार भारतीयों ने ग्रपने देश की दुरवस्था देखी, उन्हें उसमें संशोधन की ग्रावश्यकता प्रतीत हुई, उसके परिणाम उन्नीसवीं शती के घामिक ग्रान्दोलन थे।

ये ग्रान्दोलन दो प्रकार के थे। कुछ उप्र सुघारवादी थे, ये घमं ग्रीर समाज में बड़े कान्तिकारी सुघार चाहते थे, इनकी प्रेरणा का प्रधान स्रोत पश्चिमी शिक्षा और विचार-धारा थी। इनमें ब्रह्मसमाज ग्रीर प्रार्थना-समाज मुख्य थे। इनके नेताग्रों ने पश्चिमी विचारों से ग्राकुष्ट होकर जब अत्यधिक मौलिक परिवर्तन करने चाहे तो इसकी प्रतिक्रिया कट्टर सुधार-ग्रान्दोलनों के रूप में प्रकट हुई। थियोसफी ग्रीर राम-कृष्ण मिशन ऐसे ही प्रयास थे। दोनों अतिवादियों के बीच में भ्रनेक नरम विचारों वाले सुधारक तथा श्रार्य-समाज के नेता थे, जो वैदिक परम्परा को ग्रक्षणण रखते हुए परवर्ती युगों में उत्पन्न हुई कुरीतियों का संशोधन करना चाहते थे।

बहासमाज — ब्रह्मसमाज के प्रवर्तक राजा राममोहन राय (१७७२—१८३३ ई०) थे। बचपन से ही वे मूर्ति-पूजा के विरोधी थे, उनका विश्वास था कि सब धर्म एक ही ईश्वर को मानते हैं। १८१३ ई० के बाद ईसाई-मिशनरी हिन्दू धर्म पर बहुत प्रवल ग्राकमण करने लगे। राममोहन राय पहले तो इनका उत्तर देते रहे भीर बाद में उन्होंने शुद्ध एकेश्वरवाद की उपासना के लिए ब्रह्म-समाज की स्थापना की। इसकी पहली बैठक कलकत्ता में २० ग्रगस्त, १८२६ को हुई, इसके साप्ताहिक अधि-वेशनों में वेदों का पाठ, उपनिषदों के बंगला ग्रमुवाद का बाचन भीर बंगला में उपदेश

होते थे। राममोहन राय दो वर्ष बाद इंगलैंड चले गए और १८३३ ई० में उनकी?
मृत्यु के बाद इसके प्रधान नेता श्री देवेन्द्रनाथ ठाकुर बने। उन्होंने ब्रह्म-समाज के संगठन को निश्चित विधान तथा नियम बनाकर सुदृढ़ किया। इन्होंने सम्पूर्ण वेदों को प्रामाणिक मानने का विचार छोड़ दिया। १८५७ ई० में ब्रह्मसमाज में अंग्रेजी शिक्षा-सम्पन्न, अत्यधिक भावुक तथा वाग्मी युवक श्री केशवचन्द्र सेन का आगमन हुआ। इसने ब्रह्म-समाज को नई भावना और स्फूर्ति से ओत-प्रोत किया। इसके विचार बहुत उदार थे और १८६० में इसने उदारता के नाम पर पित्र यज्ञोपवीत को भी तिलांजिल दे दी। उन दिनों श्री केशवचन्द्र सेन पर ईसाइयत का प्रभाव अधिक पड़ रहा था। १८६६ ई० में उनके एक व्याख्यान से श्रोताओं ने यह समभा कि श्री सेन अब ईसाई होने वाले हैं। ११ नवम्बर, १८६६ को उन्होंने अपना पृथक् समाज स्थापित किया। इसके बाद ब्रह्मसमाज में अनेक मतभेद उत्पन्न हो गए और उसका प्रभाव क्षीण होने लगा।

₹

ब्रह्मसमाज ईसाइयत के विरोध में हिन्दू-समाज की रक्षा के लिए पहला बाँघ था, किन्तु वह ग्रन्त में ईसाइयत के जबरदस्त प्रवाह का मुकाबला न करके उसी के साथ बह गया। मूर्ति-पूजा के विरोध के ग्रातिरिक्त ब्रह्मसमाज ने जाति-भेद आदि की कुरीतियों के निवारण की ग्रोर भी बहुत घ्यान दिया। श्री केशवचन्द्र सेन के प्रयत्न से १८७२ ई॰ में 'विशेष विवाह कानून' पास हुग्रा, जिससे ब्राह्मों के ग्रन्त-जातीय विवाह वैघ हो गए।

बह्यसमाज हिन्दू-समाज में उग्र सुधार करना चाहता था, उस पर पाइचात्य प्रभाव, ईसाइयत श्रीर श्रंग्रेजी शिक्षा का गहरा प्रभाव पड़ा था। इसका क्षेत्र बंगाल तक ही सीमित था। पिश्चमी भारत में १८६४ ई० में श्री केशवचन्द्र सेन की यात्रा तथा भाषणों का शिक्षित जनता पर गहरा ग्रसर हुग्रा। १८६७ में बम्बई में 'प्रार्थना-समाज' की स्थापना सुई। यह ब्रह्मसमाज का ही दूसरा रूप था। इसके नेता डॉ॰ श्रात्माराम पाण्डुरंग रामकृष्ण गोपाल भण्डारकर, महादेव गोविन्द रानाडे थे। वे जाति-प्रथा के उच्छेद, विधवा-पुनर्विवाह, स्त्री-शिक्षा के प्रसार तथा ब ल-विवाह-निषेध के सुधारों पर बल देते थे। निश्चित नियमों के श्राधार पर इस समाज का संगठन न होने से, यह श्रान्दोलन शक्तिशाली नहीं बन सका।

ये सुधार-म्रान्दोलन केवल हिन्दू-धर्म तक ही सीमित न थे। म्रंग्रेजी शिक्षा द्वारा जिस पाश्चात्य प्रभाव भीर ईसाइयत के प्रसार ने हिन्दुभों में ब्रह्मसमाज भीर प्रार्थना-समाज पैदा किये, उसी से जरशुस्त्री एवं मुस्लिम धर्मों में सुधार की प्रवृत्तियाँ प्रबल हुई। १८५१ ई० में शिक्षित पारिसयों ने पारसी धर्म की रक्षा तथा कुरीतियों के संशोधन के लिए 'रहनुमाये मज्दायस्नान' नामक समाज की स्थापना की। इसका उद्देश्य पारसी समाज का पुनरुज्जीवन तथा पारसी धर्म को प्राक्तन पवित्रता की भ्रोर के जाना था। इसके नेता दादा भाई नौरोजी तथा जे० बी० कामा भ्रादि महानुभाव

थे। इस्लाम में नये धार्मिक सुधारों का श्रीगरोश करने वाले सर सय्यद ग्रहमद थे। कट्टर एवं रूढ़ि-ग्रस्त इस्लाम को उन्होंने युवित-संगत बनाने का प्रयत्न किया, वे तकं को ही परम प्रमाण मानते थे। हजरत मुहम्मद की शिक्षाग्रों को समयानुकूल बनाने का दूसरा प्रयत्न भारत के सर्व-प्रथम प्रिवी कौन्सिलर श्री श्रमीर ग्रली ने किया।

उपर्युक्त सभी आन्दोलन उग्र सुधार तथा आमूल परिवर्तन के पक्षपाती थे।
१८२८ से १८७० ई० तक इनकी प्रधानता रही। किन्तु इसके बाद उग्र सुधार आन्दोलनों की प्रतिक्रिया कट्टर आन्दोलनों के रूप में शुरू हुई। इन्होंने न केवल ईसाइयों के खतरे का अनुभव किया, किन्तु हिन्दू-धर्म के मौलिक सिद्धान्तों की उपेक्षा और तिरस्कार को भली भाँति समभा। पचास वर्ष पहले जहाँ शिक्षित हिन्दूसमाज हिन्दू धर्म के विविध सिद्धान्तों और अनुष्ठानों की खिल्ली उड़ाता था, अब वह उसका वैज्ञानिक समर्थन करने लगा। प्रत्येक हिन्दूपथा और रूढ़ि का चाहे वह सामाजिक दृष्टि से हानिकर ही क्यों न हो, आलंकारिक ढंग से इस प्रकार वर्णन किया जाने लगा कि वह स्पृहणीय और आदर्श समभी जाय। इस प्रकार के आन्दोलनों में श्री रामकृष्ण तथा स्वामी विवेकानन्द का प्रचार और थियोसफी मुख्य थे।

रामकृष्ण-मिन्नान-श्रान्दोलन—श्री रामकृष्ण परमहंस उच्चकोटि के सन्त श्रीर साधक थे। १८५६-१८७१ ई० तक उन्होंने कठोर साधना की, श्रन्य धर्मों के प्रति उनकी दृष्टि ग्रत्यन्त उदार थी। वे मौखिक रूप से शिष्यों को उपदेश देते थे। उनके शिष्यों में नरेन्द्रनाथ (स्वामी विवेकानन्द) बहुत प्रसिद्ध हैं। गुरु की मृत्यु के बाद इन्होंने संन्यास ग्रहण किया, छः वर्ष तक तिब्बत आदि में बौद्ध धर्म के अध्ययन के लिए पर्यटन करते रहे। १८६३ ई० के सितम्बर मास में शिकागो के धर्म-सम्मेलन में सिम्मिलत होकर उन्होंने वह प्रसिद्ध ऐतिहासिक वक्तृता दी जिससे ग्रमरीका को भारत के धामिक महत्त्व का पहली बार पूरा ज्ञान हुग्रा। ग्रमरीका श्रीर इंगलैंड में हिन्दू-धर्म का प्रचार करने के बाद वे वापस भारत लौटे। सारे देश में उनका अभूतपूर्व स्वागत हुग्रा। उन्होंने बेलूर श्रीर मायावती (श्रल्मोड़ा) में दो केन्द्र स्थापित किये। देश में दुभिक्ष पड़ने पर उन्होंने सहायता-कार्य का संगठन किया, इसी संगठन ने बाद में श्री रामकृष्ण-सेवाश्रम का रूप धारण किया। ४ जुलाई, १६०२ को स्वामी विवेकानन्द दिवंगत हुए।

रामकृष्ण-मिशन-ग्रान्दोलन की कई विशेषताएँ उल्लेखनीय हैं। यह सुधारों की दृष्टि से ब्रह्म-समाज की भौति उग्र नहीं है, वेदान्त के सिद्धान्तों को प्रादर्श मानता है ग्रौर ग्राघ्यात्मिकता का विकास ही इसका प्रधान लक्ष्य है। इस समय के ग्रन्य सुधारक मूर्ति-पूजा के विरोधी थे, किन्तु रामकृष्ण परमहंस इसे ग्राघ्यात्मिक मावना जागृत करने के लिए उपयोगी मानते थे। जिन प्रथाग्रों ग्रौर परम्पराग्रों को ब्रह्मसमाजी या कट्टर हिन्दू-धर्म के ग्रन्य ग्रालोचक समाज के लिए धातक सममते थे, मिशन उन्हें उस रूप में नहीं देखता था। स्वामी विवेकानन्द हिन्दू धर्म के बर्तमान

साडम्बर-प्रधान स्वरूप की कठोर भत्संना करते थे, किन्तु फिर भी सुघारकों का मार्ग ठीक नहीं समभते थे। उनका कहना था "पुराने सभी विचार अन्य-विश्वास हो सकते हैं, किन्तु अन्य-विश्वासों के विशाल समूह में सत्य की सुवर्ण कणिकाएँ हैं। क्या तुमने ऐसा साधन ढ़ँढ निकाला है जिससे सुवर्ण को सुरक्षित रखते हुए उसकी अशुद्धि को दूर कर सको ?" रामकृष्ण-मिशन की दूसरी विशेषता यह है कि यह सब धर्मों की सत्यता में विश्वास रखता है और इसकी धार्मिक दृष्टि अत्यन्त उदार है। मिशन का समाज-सेवा का कार्य अत्यन्त सराहनीय है, दुर्भिक्ष, बाढ़ आदि विपत्तियों में देश-वासियों की सेवा के साथ, इसके सेवाश्रम रोगियों की चिकित्सा और लोक-शिक्षण में भी लगे हुए हैं। स्वामी विवेकानन्द के प्रयत्नों से पाश्चात्य देशों में भारत का मान बढ़ा, उन्होंने सर्वप्रथम वर्तमान युग में पश्चिम के सम्मुख भारतीय संस्कृति और सम्यता के गौरव को प्रतिष्टापित किया। इसीलिए इस देश में वे बड़े लोकप्रिय हुए। उनका कहना था कि पश्चिम का उद्धार भारतीय अध्यात्मवाद से हो सकता है और मारत की उन्ति पश्चिमी देशों की उपयोगी विशेषताओं को अपनाने से हो सकती है। विदेशों में हिन्दू धर्म तथा वेदान्त के प्रचार तथा भारत में लोक-सेवा के कार्य को रामकृष्ण-मिशन ने सफलतापूर्वक सम्पन्न किया है।

वियोसफी—थियोसफी की स्थापना मैंडम ब्लैवेट्स्की तथा कर्नल श्रत्काट ने १८७५ ई० में स्रमरीका में की थी। वे १८७६ में भारत श्राये। १८८६ ई० में मद्रास के निकट श्रडयार में उन्होंने श्रपना केन्द्र बनाया। भारत में इस ग्रान्दोलन को सफल बनाने का प्रधान श्रेय श्रीमती एनी बीसेण्ट को है।

थियोसफी आन्दोलन ने हिन्दू धर्म की प्राचीन रूढ़ियों, विश्वासों और कर्मकाण्ड का बड़ा प्रबल वैज्ञानिक समर्थन किया। इसका उद्देश्य प्राचीन भारतीय ग्रादशों
और परम्पराओं को पुनरुज्जीवित करना था। श्रीमती बीसेण्ट के प्रयत्न से इस लक्ष्य
की पूर्ति के लिए बनारस में 'केन्द्रीय हिन्दू स्कूल' की स्थापना हुई, बाद में उसने
कालेज तथा ग्रंत में हिन्दू विश्वविद्यालय का रूप धारण किया। प्राचीन संस्कृति पर
बल देने के कारण, यह ग्रान्दोलन हिन्दू-समाज में बड़ा लोकप्रिय हुग्रा, किन्तु पुरानी
रूढ़ियों भीर विश्वासों के समर्थन तथा रहस्यमय कर्मकाण्ड श्रीर तन्त्रवाद पर बल
देने से शिक्षित समुदाय में इसके प्रति ग्राकर्षण घट गया। इसका ग्रधिक प्रभाव
दक्षिण भारत के धार्मिक श्रीर सामाजिक श्रान्दोलनों पर ही पड़ा।

कट्टर सुधार आन्दोलनों का एक सुपरिणाम यह हुआ कि लज्जालु एवं निष्क्रिय हिन्दू धर्म ने आक्रमणात्मक रूप धारण किया। पाश्चात्य शिक्षा और सम्यता की सहली चकाचौंघ में शिक्षत वर्ग हिन्दू-धर्म में विश्वास स्रो चुका था, उसमें नास्तिकता और संदेह की प्रवृत्तियों प्रवस हो गई थीं, उस समय अनेक व्यक्तियों को अपने की हिन्दू कहलाने में लज्जा अनुभव होती थी। १८७० से १८८० ई० तक यह मनोवृत्ति समाप्त हुई। बंगाल में बष्टत सक्षप तक चूड़ामणि और बंकिमचन्द्र इस आन्दोलन

के नेता थे। इनका प्रधान कार्य हिन्दुओं की मानसिक दासता को दूर करना था। इन्होंने वैज्ञानिक प्रमाणों के ग्राधार पर हिन्दू कर्मकाण्ड तथा रूढ़ियों को न्याय्य एवं आवश्यक ठहराया। शशधर के मतानुसार केवल भारत ही ऐसा देश था जहाँ सम्यता का पूरा विकास हो सकता था, बाकी सब धमं ग्रोर सम्यताएँ हिन्दू-धमं की तुलना में ग्रपूर्ण, श्रवैज्ञानिक ग्रीर हानिप्रद थे। शिखाधारण इसलिए उचित एवं विज्ञान-सम्मत था कि इससे शरीर में विद्युत् धाराग्रों का चक्र ठीक तरह चलता रहता है। शशधर व उसके साथियों की युक्तियों में भले ही पूरी सत्यता न हो, किन्तु मध्यम वर्ग के हजारों क्लर्कों, व्यापारियों तथा शिक्षकों पर उनका गहरा ग्रसर पड़ा, इनसे उनमें ग्रपने धमं के प्रति ग्रात्मविश्वास ग्रीर ग्रात्मिमान जागृत हुग्रा। शिक्षत वर्ग में यही कार्य श्री बंकिम ने किया, उन्होंने पादरियों द्वारा कृष्ण-चरित्र पर किये गए ग्राक्षेपों का सुन्दर समाधान किया।

श्रायंसमाज-धर्म सुधार तथा समाजसंशोधन के पिछली शती के श्रान्दोलनों में सम्भवतः सर्वोच्च स्थान श्रायंसमाज का है। इसके संस्थापक स्वामी दयानन्द सरस्वती (१८२४-१८८३ ई०)थे। २२ वर्ष की ग्रवस्था में सत्य की खोज में उन्होंने मगवान् बुद्ध की भाँति महाभिनिष्क्रमण (गृह त्याग) किया। १४ वर्ष तक सच्चे गुरु को ढ़ ढ़ते रहे, उन्होंने दुर्गम तीथों में योग-साधना करते हुए ज्ञान-संचय किया । १८६० ई० में वे मथुरा में दण्डी स्वामी विरजानन्द के शिष्य बने । ३ वर्ष तक उनके चरणों में बैठकर विद्याम्यास करते रहे, उनसे उन्होंने प्रत्येक वस्तु के सत्यासत्य निर्णय की आर्य-दिष्ट प्राप्त की। १८६९ में हरिद्वार के कुम्भ में हिन्दू-धर्म की शोच-नीय दशा देखकर उन्होंने इसके महान् पाखण्ड के विरुद्ध पाखण्ड-खण्डिनी पताका गाड़कर श्रपने जीवन का महत्त्वपूर्ण कार्य ग्रारम्भ किया। उनका ग्रगला जीवन हमें सहसा शंकराचार्य की स्मृति करा देता है। ऋषि दयानन्द का प्रधान मन्तव्य था कि मूर्ति-पूजा वेद-विहित नहीं है। सर्वत्र वे पण्डितों को उसे वेदानुकूल सिद्ध करने की चुनौती देते थे। काशी के तीन सौ पण्डित स्वामी जी को वेदों में से मूर्ति-पूजा सिद्ध करने वाला एक भी प्रमाण ढुँढ़कर नहीं दे सके (१६ नवम्बर, १८६६ ई०)। इससे बढ़कर उनकी विजय क्या हो सकती थी। स्वामी जी ने भ्रपना शेष जीवन मूर्तिपूजा तथा हिन्दू धर्म के ग्रन्ध-विश्वासों तथा कुरीतियों के खण्डन ग्रौर वैदिक सिद्धांतों के प्रचार में लगाया । १८७४ ई० में उन्होंने 'सत्यार्थ-प्रकाश' लिखा । जीवन के प्रन्तिम चार वर्ष वे देशी रजवाड़ों में रहे। 'सत्यार्थ-प्रकाश' के बाद उन्होंने 'संस्कार-विधि' 'यजुर्वेद भाष्य' (सम्पूर्ण), 'ऋग्वेद-भाष्य' (ग्रपूर्ण), 'ऋग्वेदादिभाष्य भूमिका' भ्रादि महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखे। ३० ग्रक्तूबर, १८८३ ई० की दीपमालिका के दिन, अजमेर में उन्होंने अपनी जीवन-लीला पूर्ण की ।

श्रायंसमाज की विज्ञेषताएँ—स्वामी दयानन्द ने ग्रपने कार्य को स्थाधी रूप देने के लिए पहले राजकोट ग्रीर पूना तथा फिर बम्बई में १८७५ ई० में श्रायंसमाज

की स्थापना की। यद्यपि उन्होंने उत्तर भारत के सभी प्रान्तों में वैदिक धर्म का प्रचार किया. किन्त इसका सबसे अधिक प्रभाव पंजाब में ही पडा। कर्मठ पंजाबियों ने इस म्रान्दोलन को उन्नीसवीं शती का सबसे महत्त्वपूर्ण म्रान्दोलन बना दिया । मार्य-समाज के म्रान्दोलन की कई विशेषताएँ थीं। उसने मूर्ति-पूजा का खण्डन करते हुए हिन्दू धर्म के मूल स्रोत वेद को प्रधान ग्राधार बनाया था। श्री ग्ररविन्द के शब्दों में राममोहन राय उपनिषदों पर ही ठहर गए थे, दयानन्द ने उपनिषदों से भी श्रागे देखा ग्रीर यह जान लिया कि हमारी संस्कृति का वास्तविक मूल वेद ही है। सामा-जिक क्षेत्र में ग्रार्यसमाज ने जाति-भेद, ग्रस्पृश्यता, बाल-विवाह, दह-विवाह की भयंकर कुरीतियों के उन्मूलन का यत्न किया, स्त्रियों की दशा उन्तत की। इस दिशा में आर्यसमाज का सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण कार्य शुद्धि था। पिछली शती के किसी अन्य समाज-सुधारक को इस बात की कल्पना भी नहीं हुई थी कि वह विधीमयों को हिन्दू-समाज में मिलाने की व्यवस्था करे। ऋषि दयानन्द भौर श्रार्यसमाज को इस बात का श्रेय है कि इस व्यवस्था से उन्होंने हिन्दू जाति को सबल श्रौर क्रियाशील बनाया। राष्ट्रीय दृष्टि से स्वामी दयानन्द का यह कार्य बहुत महत्त्व रखता है कि उन्होंने भारतीयों की मानसिक पराधीनता को दूर किया। शिक्षित वर्ग पश्चिम की वैज्ञानिक उन्नति से उसका ग्रंध-भक्त बनकर ग्रात्म गौरव खो बैठा था। उसमें ग्रपनी प्राचीन संस्कृति ग्रीर राष्ट्रीय ग्रभिमान का लोप हो चुका था। ऐसे समय में ऋषि दयानन्द ने यह प्रचार किया कि वेद सब सत्य विद्याओं का भण्डार है, उसमें विज्ञान के सभी श्राध्निक श्राविष्कार तथा विद्याएँ बीज रूप से निहित हैं। हमें इस विषय में पश्चिम से लिजित होने की आवश्यकता नहीं, वैदिक काल में आर्यावर्त जगद्गुरु था। ऋषि दयानन्द के इस प्रचार ने मैकाले की माया से मुग्ध भारतीयों की मोह-निद्रा को भंग किया। उनमें ग्रात्म विश्वास ग्रीर राष्ट्रीयता की भावना को पुष्ट किया । भारत में स्वराज्य का मन्त्र उच्चारण करने वाले पहले भारतीय ऋषि दयानन्द थे। १८८३ ई० में कांग्रेस की स्थापना से दो वर्ष पहले प्रकाशित 'सत्यार्थ-प्रकाश' में उन्होंने लिखा था कि ग्रन्छे से ग्रन्छा विदेशी राज्य स्वदेशी राज्य की तुलना नहीं कर सकता।

ऋषि दयानन्द की मृत्यु के बाद, धर्मवीर, लेखराम, गुरुदत्त विद्यार्थी, लाला लाजपतराय, महात्मा हंसराज, तथा स्वामी श्रद्धानन्द आदि ने आर्यसमाज के आन्दो-लन को शक्तिशाली बनाया। शिक्षा के प्रश्न पर आर्यसमाज में कालेज तथा गुरुकुल नामक दो दल हो गए। कालेज-दल ने डी० ए० वी० कालेज स्थापित करके शिक्षा का प्रसार तथा वैदिक सिद्धान्तों का प्रचार किया। गुरुकुल दल के नेता महात्मा मुन्शीराम (स्वामी श्रद्धानन्द) ने १६०२ में गंगा-तट पर हरिद्धार के पास गुरुकुल कांगड़ी की स्थापना की। यह देश का पहला विश्वविद्यालय था जहाँ मातृभाषा हिन्दी के माघ्यम द्वारा उच्च शिक्षा सफलतापूर्वंक दी गई। आर्यसमाज ने शिक्षा, हिन्दी-प्रचार

ζ,

शुद्धि, समाज-सुधार, दिलतोद्धार, वैदिक धर्म के प्रसार, जाति-भेद के उच्छेद, लोक सेवा तथा राष्ट्रीय जागृति के कार्यों में बड़ा महत्त्वपूर्ण भाग लिया है।

### समाज-सुधार

त्रिटिश शासन स्थापित होने पर भारतीय समाज की दशा ग्रत्यन्त शोचनीय थी। इसमें कन्या-वध, सती-प्रथा जैसी भीषण एवं बाल-विवाह जैसी घातक ग्रीर ग्रस्पृश्यता तथा जाति-भेद जैसी हानिप्रद कुरीतियाँ प्रचलित थीं जो देश के ग्रधः-पतन का कारण बनी हुई थीं। उन्नीसवीं शती के सभी धार्मिक ग्रान्दोलनों—ब्रह्मसमाज, प्रार्थना-समाज ग्रीर विशेषतः ग्रार्यसमाज ने इनके निवारण के लिए बहुत प्रयःन किया।

्१८८५ ई० में जब देश की राजनैतिक दशा उन्नत करने के लिए कांग्रेस की स्थापना हुई उस समय यह अनुभव किया गया कि सामाजिक दशा सुधारने के लिए भी प्रयत्न करना आवश्यक है। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए १८८५ ई० से कांग्रेस की प्रत्येक बैठक के साथ प्रतिवर्ष 'राष्ट्रीय समाज सुधार परिषद्' के अधिवेशन होने लगे। इस परिषद् के प्राण महादेव गोविन्द रानाडे थे। इसमें हर साल स्त्री-शिक्षा के प्रसार, वाल-विवाह और पर्दे के विरोध, विधवाओं और अस्पृश्यों की दशा सुधारने, अंतर्जातीय खान-पान और विवाहों के प्रोत्साहन आदि विपयों पर प्रस्ताव पास होते थे। १८६० से समाज-सुधार का प्रवल समर्थक 'इण्डियन सोशल रिफामर' नामक साप्ताहिक पत्र निकला। १८६७ ई० में वम्बई तथा मद्रास में समाज-सुधार के प्रांतीय संगठन बने। बीसवीं शती में समाज-सुधार का कार्य पहले आर्यसमाज और फिर कांग्रेस द्वारा हुआ। महात्मा गांधी ने हरिजनोद्धार और मादक-द्रव्य-निषेध पर बहुत बल दिया। १६२० के बाद से भारतीय नारियों में अभूतपूर्व जागृति हुई है। यहाँ काल-कम से सामाजिक सुधारों का संक्षिप्त वर्णन होगा।

सती-प्रथा—पिछली शती में ब्रिटिश शासकों तथा भारतीय समाज-सुधारकों का घ्यान सबसे पहले सती-प्रथा ग्रौर कन्या-वध की ग्रोर गया। पित की मृत्यु पर पत्नी द्वारा उसकी चिता पर सती होने की प्रथा का विशेष प्रचार मध्य युग में हुगा था। प्रारम्भ में पित के दिवंगत होने पर पत्नी के सामने ग्राजन्म वैधव्य या चिता-रोहण के विकल्प थे। किन्तु बाद में धर्मशास्त्रों में सती होने की महिमा गाई जाने लगी। स्मृतिकारों ने यह कहा कि सती होने वाली स्त्री न केवल पित के साथ ग्रनंत काल तक स्वर्ग के सखों का उपभोग करती है किन्तु वह ग्रपने इस कार्य से पित ग्रौर पितृकुल की तीन पीढ़ियों का भी उद्धार करती है। इस प्रकार धार्मिक व्यवस्था होने पर सैकड़ों स्त्रियों सती होने लगीं, किन्तु कई बार विधवाग्रों की सम्पत्ति के लोलुप संगे संबंधी भी स्त्रियों को सती होने के लिए बाधित करने लगे। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए बड़े दारुण उपायों का ग्रवलम्बन किया जाता था। स्त्रियों से सती होने की स्वीकृति पाने के लिए उन्हें ग्रफीम ग्रादि मादक पदार्थ खिलाकर बिलकुल बेसुष

कर दिया जाता था। स्त्रियाँ चिता की ज्वाला प्रज्विलत होने पर वहाँ से उठकर भागतीं तो उन्हें बाँसों से जबरदस्ती चिता में ठेला जाता था, उनका करण चीत्कार दर्शकों के हृदय को विदीर्ग न कर सके, इसिलए शंख, ढोल, खड़ताल ग्रादि वाद्य खूब जोर से बजाये जाते थे। स्त्रियाँ चिता से उठकर भाग न सकें, इसिलए प्रायः स्त्रियों को चिता के साथ रस्सियों से खूब कसकर बाँध दिया जाता था।

मध्ययुग में मुहम्मद तुगलक तथा ग्रकबर ने इस कुप्रथा को समाप्त करने का प्रयत्न किया, किन्तु यह बन्द नहीं हुई। ब्रिटिश शासन की स्थापना के समय से अंग्रेज ग्रफसर और ईसाई पादरी इसे बन्द करने पर बल दे रहे थे, किन्तु ब्रिटिश सरकार धार्मिक मामलों में हस्तक्षेप नहीं करना चाहती थी। धीरे-धीरे सरकारी ग्रफसरों द्वारा इस दारुण प्रथा का निरन्तर विरोध किये जाने पर सरकार ने १८१२, १८१५ और १८१७ ई० में कुछ ऐसे नियम बनाये जिनसे छोटी ग्रायु की, गर्भवती तथा बच्चों वाली विधवाग्रों के सती होने पर रोक लगा दी गई, किसी स्त्री को इसके लिए बाधित करना और उसे ग्रफीम ग्रादि से बेसुध करना भी दण्डनीय अपराध बना दिया गया।

श्री राममोहन राय १८११ ई० में श्रपनी भाभी के जबरदस्ती सती किये जाने का दारण दृश्य देखकर इस प्रथा के घोर विरोधी हो गए। उन्होंने श्रनेक साधनों द्वारा इसके विरुद्ध प्रचार किया। १८१७ का सती प्रथा विरोधी नियम बनने पर जब बंगाल के कट्टरपंथियों ने इसे रद्द करने के लिए सरकार को श्रावेदन-पत्र भेजा तो राममोहन राय ने इसका जबरदस्त प्रत्युत्तर देते हुए सती-प्रथा की हृदय विदारक घटनाओं का वर्णन करते हुए लिखा कि सब शास्त्रों के श्रनुसार यह नारी-हत्या है श्रीर इसका अंत होना चाहिये। श्रंत में दिसम्बर, १८२६ ई० को लार्ड बैटिन्डू ने सरकारी कानून द्वारा इसे श्रवैध श्रीर दण्डनीय श्रपराध बना दिया।

बालवध — बालवध की बुराई दो रूपों में प्रचलित थी । बंगाल में यह बड़ी पुरानी प्रथा थी कि कीई अभीष्ट पूरा होने पर बच्चे की बिल दी जाती थी। उदा-हरणार्थ निःसन्तान स्त्रियाँ यह संकल्प करती थीं कि यदि उनके एक से अधिक बच्चे हुए तो वे एक बच्चा गंगा-माता की भेंट करेंगी। १७६५ ई० में बंगाल में इस प्रथा को कानून द्वारा नर-हत्या का अपराध घोषित करके बन्द किया गया। दूसरी शोचनीय प्रथा बालिका-वध की थी। मध्य तथा पश्चिमी भारत के राजपूतों, जाटों, मेवों में कन्या का जन्म होते ही उसे अफीम आदि देकर या अन्य ढंगों से मार दिया जाता था ताकि कन्या के विवाह के समय दहेज आदि के कारण जो अपमान सहना पड़ता है तथा परेशान होना पड़ता है, उससे मुक्ति हो जाय। १८०२ ई० के एक कानून के अनुसार इसे भी बन्द करने का यत्न किया गया।

विधवा-विवाह — सती-प्रथा बन्द हो जाने के बाद विधवाओं की समस्या विशेष कप से विषम हो गई। बाल-विवाह और बेमेल विवाह की प्रथा के कारण हिन्दू

समाज में बाल-विधवाशों की संख्या बहुत श्रिधक थी। प्रचलित प्रथा के अनुसार विधवाएँ पुर्निववाह नहीं कर सकती थीं। उन्हें श्रत्यन्त संयम और ब्रह्मचर्य का जीवन बिताना पड़ता था। हिन्दू परिवार में उन्हें प्रतिदिन भयंकर श्रपमान सहना होता था। श्री ईश्वरचन्द्र विद्यासागर के प्रयत्न से भारत सरकार ने १८५६ ई० में विधवा पुनिववाह को जायज ठहराने वाला कानून बनाया।

किन्तु इस कानून से भी विधवा-विवाहों की संख्या नहीं बढ़ी, क्योंकि लोकमत इसके पक्ष में नहीं था। शनै:-शनैः इस प्रथा के विरुद्ध जनमत प्रवल होने लगा और इन विवाहों को स्रव समाज में पहले की तरह बुरी दृष्टि से नहीं देखा जाता। विधवासों की सहायता करने तथा उनकी दशा सुधारने के लिए देश में स्रनेक संस्थाएँ काम कर रही हैं। १८८७ ई० में शिशपद बनर्जी ने इस प्रकार की सर्व प्रथम संस्था कलकत्ता के पास बरहानगर में खोली थी। १८८६ में एक ईसाई स्त्री पंडिता रमा बाई ने पूना में हिन्दू विधवासों के लिए शारदा सदन खोला। इस सदन की विधवासों के ईसाई हो जाने से हिन्दू विधवासों की सेवा के लिए श्री कर्वे ने १८६६ में हिन्दू विधवाश्रम की स्थापना की। १६०६ के बाद स्रायंसमाज ने विधवाश्रम स्थापित किये। उत्तर भारत में इस प्रकार का सबसे बड़ा प्रयत्न सर गंगाराम का था। १६१४ में उन्होंने लाहौर में विधवा-विवाह-सहायक सभा की स्थापना की और इसके लिए लाखों की सम्पत्त का दान किया। पंजाब, उत्तर प्रदेश, बिहार, मध्य प्रदेश के स्रनेक शहरों में इसकी शाखाएँ हैं।

बालविवाह-मध्य युग में बालविवाह की बुराई ग्रपनी चरम सीमा तक जा पहुँची थी। ऐसे भी उदाहरणों की कमी नहीं जिनमें दूध पीते तथा गर्भाशयस्थ शिशुत्रों की शादी तय हो जाती थी। ब्रह्म समाज, श्रार्य समाज श्रौर एक पारसी पत्र-कार बहराम जी मलाबारी ने सर्व प्रथम इस बूराई की ग्रोर देश का घ्यान खींचा। श्री मलाबारी ने १८८० ई० में अनेक हिन्दू नेताओं और सरकारी अफसरों की सम्मतियों के साथ इसके विरोध में एक पुस्तिका प्रकाशित की । १८६० में एक बंगाली लड़की फूलमणि दासी के बलिदान से देशवासी बालिववाह की बुराई को तीव्रता से अनुभव करने लगे । ग्यारह वर्ष की श्रवस्था में पित द्वारा सहवास से फूलमणि की मृत्यु हो गई . भौर जब पति पर हत्या का अभियोग चलाया गया तो उसने अपनी सफाई में भारतीय दण्ड विघान की वह घारा पेश की जिसके अनुसार विवाहित जीवन में सहवास के लिए न्यूनतम आयु दस वर्ष थी। श्री मलाबारी आदि सुघारकों ने तथा ईसाइयों ने मारत सरकार पर सहवास-प्राय बढ़ाने तथा बाल-विवाह रोकने के लिए कानून बनाने पर बल दिया। भारत सरकार ने जब सहवास-वय को दस से बारह वर्ष करने का प्रस्ताव पास किया तो कट्टरपन्थियों ने उसका घोर विरोध किया। फिर भी १८६१ में यह प्रस्ताव कानून बन गया । देशी राज्यों में बड़ौदा ने सर्व प्रथम १६०१ में 🗻 बाल-विवाह-निषेधक कानून द्वारा लड़के-लड़िकयों के विवाह के लिए न्यूनतम मायु कमकाः सोलह और बारह वर्ष रखी। ब्रिटिश भारत में श्री हरविलास शारदा के प्रयत्न

से १६२६ में बाल-विवाह-निपेधक कानून पास हुग्रा। इसके ग्रनुसार ग्रठारह वर्ष से कम ग्रायु के लड़के तथा चौदह वर्ष से कम ग्रायु की लड़की का विवाह नहीं हो सकता। बाद में इस कानून में कई संशोधन हुए। शिक्षा के प्रसार से बालविवाह की बुराई शहरों में बहुत घट रही है।

जाति-भेद—हिन्दू समाज की सबसे बड़ी विशेषता जात-पांत बताई जाती है। हिन्दू जाति लगभग तीन हजार ऐसे वर्गों में विभक्त है जिनका खान-पान और विवाह अपने ही वर्गों तक सीमित रहता है। ब्रिटिश शासन के प्रारम्भिक काल में जाति-भेद की व्यवस्था बड़ी कठोर थी। एक जाति का व्यक्ति न केवल खान-पान और विवाह के विषय में जातीय बन्धनों में जकड़ा हुआ था किन्तु वह अपना पैतृक पेशा भी नहीं छोड़ सकता था, विदेशियों के सम्पर्क से दूषित होने के भय से विदेश अथवा समुद्र-यात्रा भी नहीं कर सकता था। खान-पान में ब्राह्मणों के कुछ ऊँचे वर्ग शुद्धि का इतना अधिक विचार रखते थे कि एक ही उप-जाति के व्यक्ति एक दूसरे के हाथ का बना भोजन भी नहीं खाते थे। यही बात 'नौ कनौजी तेरह चूल्हें' आदि कहावतों में प्रतिबिम्बित हुई है। स्वामी विवेकानन्द को इसी परिस्थित से खीभकर कहना पड़ा था कि 'हमारा धर्म रसोईघर में है, हमारा ईश्वर खाना बन:ने के बर्तन हैं—हमारा सिद्धान्त है 'मुभे न छुओ, मैं पवित्र हुँ।'

शिक्षित व्यक्तियों द्वारा सर्व प्रथम खान-पान श्रौर विदेश-यात्रा के बन्धन तोड़े गए। पिछली शती के श्रन्त में कांग्रेस के साथ होने वाली समाज-सुधार-परिषदों की समाप्ति अन्तर्जातीय भोजों के साथ होती थी। साधारण जनता में रेलों ने इस विचार को शिथिल करने में बड़ी सहायता की है, क्योंकि इनमें छुश्राछूत श्रौर शुद्धि की मर्यादाश्रों का पालन करना बड़ा किठन है। होटल भी इसमें बहुत सहायक सिद्ध हुए हैं। ग्राज से सौ वर्ष पहले विदेश-यात्रा करना बड़े साहस का कार्य था। राजा राममोहन राय इंगलैण्ड जाते हुए अपने साथ ब्राह्मण रसोइया लेते गए थे ताकि श्रपवित्र विदेशी भोजन से वे धमंश्रष्ट न हों। विदेश जाने वालों को भारत वापस ग्राने पर बड़ी कठिनाइयाँ उठानी पड़ती थीं। प्रायश्चित्त से शुद्धि न करने पर वे जाति से बहिष्कृत कर दिए जाते थे। किन्तु धीरे-धीरे शिक्षा के लिए यूरोप श्रौर अमरीका जाने वालों की संख्या बढ़ने से यह बन्धन शिथिल हो गया।

जाति-भेद का सबसे जबदंस्त बन्धन विवाह-विषयक था। ग्रायं समाज ने चारों वर्णों को गुणकर्मानुसार मानते हुए इसे तोड़ने पर बहुत बल दिया। इससे समाज को बड़ी हानियाँ हो रही हैं, चुनाव का क्षेत्र संकुचित होने से दहेज बहुत ग्रधिक माँगा जाता है, इसलिए या तो विवाह कठिनाई से ही होते हैं या लड़कियाँ ग्रविवाहित रह जाती हैं ग्रथवा बेमेल विवाह होते हैं। स्व० श्री विद्वलभाई पटेल ने इस दुरवस्था को दूर करने के लिए १६१७ में एक बिल पेश किया था, किन्तु उसका कट्टरपंथी वर्ष ने इतना विरोध किया कि वह पास न हो सका। १६२२ में लाहौर में जात-पांत का

विरोध करने के लिए जात-पांत-तोड़क-मण्डल स्थापित हुग्रा। १६३७ में ग्रार्य-विवाह-कानून द्वारा श्रार्यसमाजियों के ग्रन्तर्जातीय विवाहों को वैध बना दिया गया।

जाति-भेद की श्रिष्क्षलाएँ पिश्चमी शिक्षा, व्यक्ति-स्वातन्त्र्य, समानता पर बल देने वाली उदार विचार-धारा तथा रेलों आदि के ग्रागमन से तथा नई आर्थिक परिस्थित्यों से टूट रही थीं। पेशे का बन्धन, जो पहले प्रायः नीची जातियों के साथ था, लगभग समाप्त हो रहा है, क्योंकि ग्रपने पुराने पेशों की ग्रपेक्षा नये कारखानों में काम करने से ग्रिधक ग्राय होती है, दूसरी ग्रोर बाह्मण ग्रादि उच्च वर्णों के व्यक्ति ग्राधिक परिस्थितियों से बाध्य होकर दर्जी, व्यापारी, दुकानदार बन रहे हैं। समूचे देश में एक कानून लाधू होने तथा समानता के सिद्धान्त का पालन होने से भी पुराना जातीय भेदभाव समाप्त हो रहा है। स्वतन्त्रता पाने के बाद यह ग्रनुभव किया जा रहा है कि सच्चे लोकतन्त्र की स्थापना के लिए जाति-भेद को मिटाना ग्रनिवार्य है। हाल में ही पूना में इसी उद्देश्य से जाति-निर्मू लन नामक संस्था स्थापित हुई है। १६४६ ई० में बम्बई में जाति-भेद पर कुठाराघात करने वाला एक नया कानून पास हुग्रा है, इसके श्रनुसार जाति-बहिष्कार को दण्डनीय ग्रपराध वना दिया गया है।

संामाजिक क्षेत्र में ग्राधुनिक भारत के दो बड़े क्रान्तिकारी सुधार हरिजनोद्धार श्रीर महिलाग्रों की ग्राश्चर्यजनक उन्निति हैं। हिन्दू समाज ने कई सौ वर्ष तक नीच जातियों तथा स्त्रियों के साथ कूर व्यवहार ग्रीर घोर उत्पीड़न किया था, पिछले पचास वर्षों से वह उनका प्रायश्चित करने में लगा हुग्रा है, उन्हें मध्ययुगीन हीन स्थिति से उठाने के सभी संभावित प्रयत्न किये जा रहे हैं।

हरिजनोद्धार— ब्रिटिश शासन के प्रारम्भ में नीच जातियों के करोड़ों हिन्दू अछ्त माने जाते थे, इनके साथ असह्य और अकथनीय अत्याचार होते थे। दक्षिण में यह प्रथा उग्रतम रूप में थी। वहाँ उच्च जातियाँ नीच जातियों के स्पर्श ही नहीं, छाया तक से अपिवत्र हो जाती थीं। कोचीन की सरकारी रिपोर्ट के अनुसार ब्राह्मण नायर के स्पर्श से दूषित समभ्रे जाते थे, किन्तु कम्मलन (राज, बढ़ई, लुहार, चमार) ब्राह्मणों को २४ फुट की दूरी से अपिवत्र कर देता था, ताड़ी निकालने वाला ३६ फुट से, चेरमन कृषक ४८ फुट से, और परैयन (गोमांस-भक्षक परिहा) ६४ फुट से। यह सन्तोष की बात थी कि इससे पुरानी रिपोर्टों में परिहा ७२ फुट की दूरी से अपिवत्र करने वाला माना गया है। अभागे अछूत शहरों से बाहर रहते थे, मन्दिरों में इनका प्रवेश वर्जित था, क्योंकि सब भक्तों का उद्धार करने वाले देवता भी इनके दर्शन से दूषित हो जाते थे। ये कुँ ओं से पानी नहीं भर सकते थे, हस्पतालों और पाठशालाओं का लाभ नहीं उठा सकते थे। उच्च वर्ग के बेगार आदि के भत्याचार सहते हुए थे बड़े दुःख से अपने नारकीय जीवन की घड़ियाँ बिताते थे।

इनके उद्धार की ग्रोर सबसे पहले ग्रार्य समाज ने घ्यान दिया। १८७६-७७ ई० में हमारे देश में भयंकर दुर्भिक्ष पड़ा। देहातों में हजारों ग्रस्पृश्य बुरी तरह मरने लगे। इस समय ईसाइयों ने सहायता-कार्य का संगठन किया। १८८० ई० से दिलत जातियाँ बड़ी संख्या में ईसाई होने लगीं। आयं समाज ने इस खतरे को अनुभव किया और उनके उद्धार का बहुत यत्न किया। ब्रह्म समाज और प्रार्थना समाज ने भी इस क्षेत्र में कुछ काम किया। १६२० ई० के बाद से महात्मा गांधी के नेतृत्व में कांग्रेस ने अस्पृश्यता-निवारण को रचनात्मक कार्यक्रम् का ग्रंग बना लिया। हरिजनों के मन्दिर-प्रवेश के लिए कानून बना। १६३२ में नवीन शासन-योजना बनाते हुए बिटिश अधिकारियों ने निर्वाचन के लिए जब अद्भूतों को हिन्दुओं से अलग रखने का यत्न किया तो महात्मा गांधी ने पूना में अनशन करके इसका विरोध किया और उनकी बात स्वीकार कर ली गई। इसी समय उन्होंने अद्भूतों को हरिजन का नाम दिया और उनकी दशा सुधारने के लिए 'हरिजन सेवक संध' और 'हरिजन' पत्र की स्थापना की और हरिजनोद्धार के लिए देश का दौरा किया।

१६३७ में कांग्रेसी सरकारों के स्थापित हो जाने के बाद हरिजनों की उन्नति, शिक्षातथासामाजिक बाधाग्रों को दूर करने की श्रोर श्रधिक घ्यान दियागया। दितीय विश्व-युद्ध के बाद तथा विशेषतः भारत के स्वतन्त्र होने के बाद कांग्रेसी मन्त्रि-मण्डलों ने परिगणित एवं दलित जातियों के उत्थान के लिए पूरा प्रयत्न किया है। प्रायः सभी प्रान्तों में ग्रस्पृश्यता-निवारक कानून पास हो चुके हैं। इनके ग्रनुसार श्रस्पृश्यता कानूनी ी से दण्डनीय श्रपराध बना दिया गया है। हरिजन श्रव तक पुरानी सामाजिक प्रया के ग्रनुसार सार्वजनिक जलाशयों, मन्दिरों तथा शिक्षा-संस्थाओं का अछूत होने से उपयोग नहीं कर सकते थे। ग्रस्पश्यता के कारण होटलों में भोजन करने तथा अनेक स्थानों पर डोला-पालकी आदि सवारियों पर बैठने का अधिकार नहीं रखते थे। १६५५ ई० के ग्रस्पृत्यता उन्मूलन के नये कानून द्वारा ग्रछूतों को ऊँची जातियों के बराबर सममते हुए उपर्युक्त सभी सामाजिक प्रतिबन्ध ग्रवैध एवं दण्डयोग्य अपराघ बना दिए गए हैं। शिक्षा की दृष्टि से हरिजन जातियाँ बहुत पिछड़ी हुई हैं। उनमें शिक्षा-प्रसार का विशेष यत्न किया जा रहा है, हरिजन विद्यार्थियों के लिए शिक्षण संस्थाओं में पर्याप्त स्थान सुरक्षित रखे जाते हैं, उनके लिए प्रथम श्रेणी से विश्वविद्यालय की उच्चतम कक्षा तक नि:शुल्क शिक्षा पाने की क्यवस्था है, सरकारी होस्टलों में रहने की विशेष सुविधाएँ हैं, छात्रावास के सभी सर्वे माफ हैं। सरकारी नौकरियों में दस प्रतिशत स्थान उनके लिए सुरक्षित हैं। इन पदीं पर नियुक्ति के लिए नियत ग्रायु में उन्हें तीन वर्ष की छूट है। व्यवस्थापिका-सभागों में उनके स्थान मुरक्षित हैं तथा प्रान्तीय व केन्द्रीय सभी मन्त्रिमण्डलों में ग्रस्पृश्यों के प्रतिनिधि हैं। भारत के नये संविधान में ग्रस्पृश्यता को एक ग्रपराध घोषित किया गया है और इस प्रकार कानूनी दृष्टि से इसकी अन्त्येष्टि कर दी गई है।

स्त्रियों का उत्वान—पिछली सदी में हरिजनों के म्रतिरिक्त समाज में स्त्रियों , की दशा भी भ्रत्यन्त शाचनीय भौर गिरी हुई थी। नारियों को समाज में मृत्यन्त र्वे तिरस्कार की दृष्टि से देखा जाता था, उन्हें पैर की जूती समक्ता जाता था। स्त्री- समाज को शिक्षा से वंचित एवं जान-बूफकर पर्दे में रखा जाता था। पुरुषों की अपेक्षा जनके दाम्पत्य एवं साम्पत्तिक अधिकार नाम-मात्र को ही थे। पिछले पचास वर्षों में इस स्थिति में आमूल परिवर्तन आ गया है। हमारे देश की नारियों में असाधारण जागृति हुंई है और उन्होंने सभी क्षेत्रों में पुरुषों के समान अधिकार और स्थिति प्राप्त कर ली है।

पिछली शती में स्त्रियों के उत्थान का श्रीगरोश स्त्रीशिक्षा से हुआ। ईसाई मिशनरियों ने ईसाइयत के प्रचार की दिष्ट से इसे प्रारम्भ किया। बंगाल में ब्रह्म समाज ने तथा ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने स्त्री-शिक्षा के लिए बडा यत्न किया। १८६० के बाद से म्रार्थ समाज ने उत्तर भारत में भौर विशेषत: पंजाब में इस कार्य को बड़े जोर-शोर से किया तथा साथ ही पर्दे की कुरीति के विरुद्ध भी ग्रान्दोलन किया । स्त्रियों में शिक्षा का प्रसार होने से बड़ी जागृति हुई । वे भी ग्रपने राजनैतिक श्रिधिकारों की माँग करने लगीं। १८ दिसम्बर, १६१७ को भारतीय स्त्रियों के प्रतिनिधि मण्डल ने पहली बार भारत-मन्त्री माण्टेग्यू से मद्रास में मताधिकार की माँगै की, <sup>किन्तु</sup> १६१८ की माण्टेग्यू-चेम्सफोर्ड रिफार्म स्कीम में स्त्रियों के मताधिकार का कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं था। इस पर भारतीय स्त्रियों ने इसके लिए घोर ग्रान्दोलन किया श्रीर नारियों का एक प्रतिनिधि-मण्डल पालियामैण्ट के सदस्यों से यह माँग मनवाने इंगलैण्ड भी गया । १६१६ के ज्ञासन विधान के अनुसार प्रान्तीय व्यवस्थापिका-परिषदी को नारियों को वोटर बनाने का अधिकार दे दिया गया। इसके अनुसार सबसे पहले मद्रास ने १९२६ में स्त्रियों को व्यवस्थापिका-परिषद् के सदस्यों के निर्वाचन का अधि-कार प्रदान किया और दो वर्ष में लगभग सभी प्रान्तों में स्त्रियाँ निर्वाचक बन गईं। सूरोप में नारियों को जो ग्रधिकार घोर संघर्ष के बाद प्राप्त हुन्ना, वह भारतीय स्त्रियों की अल्प प्रयास से और फांस आदि कई देशों की स्त्रियों से पहले मिल गया।

यही दशा सामाजिक और कानूनी अधिकारों की भी है। १६२० के बाद स्त्रियों ने राष्ट्रीय स्वातन्त्र्य संघर्ष में भी बहुत माग लिया। उनमें शिक्षा और जागृति बढ़ रही थी। १६२६ में श्रीमती मार्गरेट किन्स ने महिलाओं के संगठन का प्रयास किया, फलस्वरूप अखिल भारतीय महिला परिषद् की स्थापना हुई। इसका पहला अधिवेशन जनवरी, १६२६ में पूना में हुआ। यह शिक्षित महिलाओं का प्रधान संगठन है और विछली दो दशाब्दियों में भारतीय नारियों पर लगे प्रतिबन्धों और कानूनी-बाधाओं को हटाने तथा समान अधिकारों की माँग करने में इस संस्था ने मुख्य माग लिया है। इसके सभापित पद को बड़ौदा तथा ट्रावनकोर की महारानियाँ, नवाब भूपाल की बेगम, श्रीमती सरोजिनी नायडू, राजकुमारी अमृतकौर, रामेश्वरी नेहक, विजयलक्ष्मी पंडित-जैसी प्रसिद्ध भारतीय नारियाँ सुशोभित कर चुकी हैं। प्रतिवर्ष यह स्त्रियों की स्थिति में सुधार करने के लिए अनेक महत्त्वपूर्ण प्रस्ताव पास करती है।

भारत सरकार की नीति भी नारी-श्रान्दोलन के श्रनुकूल रही है श्रौर नारियों को बड़ी तेजी से राजनीतिक श्रधिकार मिले हैं। १६३५ के शासन-विधान में प्रांतीय एवं केन्द्रीय श्रसेम्बलियों में स्त्रियों के लिए कुछ स्थान सुरक्षित रखे गए। मद्रास में इनकी संख्या ग्राठ थी, बम्बई श्रौर यू० पी० में छः, श्रविभक्त बंगाल में पाँच, पुराने पंजाब तथा बिहार में चार, मध्यप्रान्त में तीन, उड़ीसा तथा सिन्ध में दो तथा श्रासाम में एक, श्राजकल पर्याप्त संख्या में स्त्रियां केन्द्रीय व्यवस्थापिका-परिषद् में सदस्या हैं। स्त्रियों के घारा-सभाश्रों में पहुँचने का एक सुपरिणाम यह हुग्रा है कि उन्होंने समाज-सुधार श्रौर स्त्रयों को नवीन कानूनी श्रधिकार दिलाने के प्रस्ताव पेश किये हैं। सर्वप्रथम बम्बई की व्यवस्थापिका-सभा की महिला-सदस्याश्रों ने इस प्रकार के श्रनेक बिल उपस्थित किए। वहाँ पुरुषों के बहु-विवाह पर प्रतिबन्ध लगाने वाले तथा हिन्दू स्त्री-पुरुषों को कुछ विशेष श्रवस्थाश्रों में तलाक का श्रधिकार देने वाले कानून पास हो चुके हैं। १६१५ में भारतीय ससद् ने इस प्रकार का हिन्दू विवाह कानून पास किया।

कांग्रेसी सरकारों ने स्त्रियों को ऊँचे पद देकर नारियों को उच्चतम प्रतिष्ठा देने के प्राचीन भारतीय ग्रादर्श का पालन किया है ग्रीर स्त्रियों की स्थित को बहुत ऊँचा उठाया है। सं० रा० ग्रमरीका तथा ग्रेट न्निटेन में भारतीय राजदूत के पद को श्रीमती विजयलक्ष्मी पंडित ने ग्रलंकृत किया, राजकुमारी ग्रमृतकौर, श्रीमती तारकेरवरी सिन्हा ग्रादि कई स्त्रियाँ केन्द्रीय मन्त्रिमण्डल में, मन्त्रिणी बनी हैं। दिवंगता भारत-कोकिला सरोजिनी नायडू उत्तर प्रदेश के गवर्नर पद पर ग्रासीन थीं। उनकी पुत्री पद्मजा नायडू पश्चिमी बंगाल की राज्यपाल बनीं। यह स्मरण रखना चाहिये कि समानाधिकारवादी पश्चिमी देशों में स्त्रियाँ ग्रभी तक इतने ऊँचे पदों पर नहीं पहुँची। संयुक्त राज्य श्रमरीका में १६४६ ई० पहली बार एक महिला को राजदूत बनाया गया है। स्वतन्त्र भारत ने न केवल ग्रपने शासन-विधान में स्पष्ट रूप से स्त्रियों ग्रीर पुरुषों के ग्रधिकार समान माने हैं किन्तु १६४६ में केन्द्रीय सरकार ने भारतीय प्रशासनिक सेवा (ग्राई० ए० एस०) की प्रतियोगिता-परीक्षाग्रों में नारियों को भी बैठने का ग्रधिकार देकर उक्त घोषणा को कियारमक रूप प्रदान किया है। यह श्रिवकार ग्रभी तक स्त्रियों को पश्चिकार ने स्त्रियों को पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों का पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों को पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों का पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों को पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों का पश्चिकार ग्रभी तक स्त्रियों का प्रभी तक स्त्रियों स्त्रभी तक स्त्रियों का प्रभी तक स्त्रभी का प्रभी तक स्त्रियों का प्रभी तक स्त्रियों का प

नये कानून—नारियों को पुरुषों के तुल्य कानूनी अधिकार देने का सबसे बड़ा भीर कान्तिकारी परिवर्तन नये सामाजिक कानूनों का निर्माण है। भारतीय पालिया-मैण्ट ने हिन्दू स्त्रियों की स्थिति सुधारने के लिए निम्नलिखित सामाजिक कानून बनाये हैं।

<sup>(</sup>१) १६४६ का हिन्दू विवाहित स्त्रियों के पृथक् निवास भीर निर्वाह व्यय का कानून।

<sup>(</sup>२) १६४४ का हिन्दू विवाह कानून।

<sup>(</sup>३) १६५६ का हिन्दू उत्तराधिकार कानून ।

<sup>(</sup>४) १६५६ का हिन्दू दत्तकपुत्र ग्रहण तथा निर्वाह व्यय कानून ।

(४) १९५६ का हिन्दू ग्रल्पवयस्कता तथा ग्रभिभावकता कानून (Hindu Minority and Guardianship Act)।

इन कानूनों से स्त्रियों की दशा पहले की श्रपेक्षा बहुत उन्नत हो गई है, श्रव श्रत्येक क्षेत्र में उनके ग्रधिकार पुरुषों के बरावर हो गये हैं। पहले विवाहित स्त्री पूर्ण रूप से पित की कृपा और दया पर श्रवलम्बित थी। एक बार विवाह हो जाने पर पुरुष यथेच्छ विवाह कर सकता था, किन्तु पत्नी पित के क्रूर, श्रत्याचारी श्रसाध्य रोगों से पीड़ित होने पर भी उसके साथ रहने को वाध्य थी। पित की सम्पत्ति का वह केवल उपभोग कर सकती थी, किन्तु उन्ने इस सम्पत्ति को पूर्ण रूप से प्राप्त करने तथा यथेच्छ विनियोग करने का कोई श्रधिकार नहीं था। लड़िकयों को पिता की सम्पत्ति में श्रविकार वहीं था। लड़िकयों को पिता की सम्पत्ति में श्रधिकार मिल गये हैं श्रीर दु:खमय विवाहों को विशेष श्रवस्थाश्रों में भंग करने का हक पित-करनी दोनों को समान रूप से प्राप्त है। स्त्री-पुरुषों के कानूनी श्रधिकारों में पूरी समानता स्थापित हो गई है।

उपर्युक्त महत्त्वपूर्ण समाज सुधारों के स्रतिरिक्त मादक-द्रव्य-निषेध की स्रोर भी कांग्रेसी सरकारों ने बहुत ध्यान दिया है। देवदासियों के सुधार, मन्दिरों की सम्पत्ति के उचित उपयोग, बेमेल विवाह स्रादि कुप्रयास्रों के विरोध, दहेग की बुराई तथा शादी का खर्च कम करने का भी स्नान्दोलन हो रहा है। स्राशा है स्वतन्त्र भारत में कुछ दशाब्दियों में श्रधिकांश सामाजिक कुरीतियों का स्रंत हो जायगा।

### साहित्यिक जागृति

ग्राघुनिक काल में धार्मिक एवं सामाजिक जागृति के साथ साहित्यिक जागृति भी हुई। ग्रंग्रेजों द्वारा संस्कृत के ग्रध्ययन से भारत-विषयक ग्रध्ययन का उदय हुग्रा जिससे हमें ग्रपने देश के लुप्त गौरव श्रौर ग्रतीत इतिहास का प्रामाणिक परिचय मिला। ग्रंग्रेजी शिक्षा के प्रसार श्रौर छापेखानों के माध्यम से भारत का बौद्धिक जागरण प्रारम्भ हुग्रा श्रौर इसका सबसे बड़ा श्रौर विलक्षण परिणाम प्रान्तीय भाषाश्रों के साहित्य का विकास है।

भारत-विषयक ग्रष्टययन का प्रारम्भ—ग्रठारहवीं शती के ग्रन्तिम चरण में ब्रिटिश शासकों को शासन-प्रवन्ध के लिए भारतीय भाषाग्रों का ज्ञान पाने की ग्राव-श्यकता ग्रनुभव हुई। वारेन हेस्टिंग्ज ने संस्कृत एवं ग्ररबी की शिक्षा के लिए बनारस में संस्कृत कालेज ग्रीर कलकत्ता में ग्ररबी मदरसे की स्थापना की। उसके प्रोत्साहन से संस्कृत सीखने वाला पहला ग्रंग्रेज चार्ल्स विल्किन्स था, किन्तु भारत-विषयक ग्रध्ययन की नींव रखने वाला तथा संस्कृत का महत्त्व भली-भांति ग्रनुभव करने वाले पहले व्यक्ति सर विलियम जोन्स (१७४६-१७६६ ई०) थे। ये १७६३ ई० में सुप्रीम कोर्ट के जज बनकर भारत ग्राये थे ग्रीर १७६४ में इन्होंने पीरस्त्य वाङ्मय ग्रीर ज्ञान-विज्ञान की शोध के लिए बंगाल रायल एशियाटिक सोसायटी की स्थापना की.

इन्होंने सर्वप्रथम विद्वानों का ध्यान इस ग्रोर खींचा कि यूरोप की पुरानी साहित्यिक भाषाग्रों—यूनानी तथा लैटिन की तथा ईरान की पुरानी जन्द का संस्कृत से घनिष्ठ सम्बन्ध है, ये सब भाषाएँ एक मूल स्रोत से प्रादुर्भूत हैं। बाद में इन्हीं भाषाग्रों के नुलनात्मक ग्रध्ययन से यूरोप में तुलनात्मक भाषा-शास्त्र (Comparative Philology) की नींव पड़ी। इसी से यह भी ज्ञात हुग्रा कि इन्हें बोलने वाली जातियों के धर्म-कर्म, देवगाथाग्रों, प्रथाग्रों तथा संस्थाग्रों में भी बड़ा सादृश्य था, यों ग्रार्य जाति का पता लगा। यूरोपीय विद्वानों द्वारा संस्कृत की खोज विश्व के सांस्कृतिक इतिहास में कोलम्बस द्वारा ग्रमरीका की खोज-जैसा ही महत्त्व रखती है।

जोन्स ने पुराणों के चन्द्रगुप्त तथा यूनानी लेखकों के सेण्ड्राकोट्टस की स्रभिन्नता मानकर, प्राचीन भारत के तिथि-क्रम की ग्राधारिशला रखी। १७८५ ई० से पुराने ग्रभिलेख पढ़ने की ग्रोर विद्वानों का ध्यान गया । पहले गुप्त-युग तक की लिपि पढ़ी गई ग्रौर बाद में १८३७ तक प्रिन्सेप ने यूनानी सिक्कों की सहायता से मौर्य-युग की ब्राह्मी लिपि पढ़ ली । इन सिक्कों के एक ग्रोर यूनानी लेख थे ग्रौर दूसरी ग्रोर उन्हीं के प्राकृत अनुवाद । यूनानी लिपि की मदद से प्राकृत लेख पढ़े जाने से पुराने अभिलेख पढ़ना ग्रासान हो गया। किनघम ने भारहुत तथा साँची ग्रादि स्थानों की खुदाई कराई । कैनिंग के समय पुरातत्त्व-विभाग की स्थापना हुई, सारे देश का पुरातत्त्वीय निरीक्षण किया जाने लगा और उसकी रिपोर्टे प्रकाशित हुईं। लार्ड कर्जन के समय प्राचीन इमारतों का संरक्षण-कानून बना तथा उत्खनन की ग्रोर ग्रधिक घ्यान दिया गया। उस समय से पुरातत्त्व विभाग ने तक्षशिला, नालन्दा, मोहेंजोदड़ो (सिन्ध), हड़प्पा (पंजाब), पहाड़पुर, साँची, सारनाथ, नागार्जुनीकोंडा ग्रादि प्राचीन ऐतिहासिक स्थानों की खुदाई कराई। इनसे भारत के प्राचीन इतिहास का पुनरुद्धार हुआ। इस कार्य में पथ-प्रदर्शक ग्रंग्रेज थे, भारत ग्रपने गौरवपूर्ण ग्रतीत पर प्रकाश डालने वाले इन विद्वानों का सदैव ऋणी रहेगा। यह प्रसन्नता की बात है कि अब भारतीय विद्वान् और संस्थाएँ इतिहास की खोज और संशोधन-कार्य में अग्रसर हो रही हैं।

प्रान्तीय भाषाओं का विकास—बिटिश शासन की स्थापना के समय शिक्षित एवं सुसंस्कृत भारतीय ग्ररबी तथा संस्कृत का ग्रध्ययन करते थे। हिन्दी, बंगला, गुजराती, मराठी, उदूँ, तामिल, तेलग्र बहुत काल से लोक-प्रचलित थीं, किन्तु इनमें उस समय पद्यात्मक साहित्य—वीररस, श्रुङ्गार रस और भिवत रस की किवत एँ तथा महाकाव्य ही थे। बिटिश काल में ग्रनेक कारणों से लोक-भाषाओं में गद्य साहित्य का निर्माण तथा इनका ग्रसाधारण उत्कर्ष हुग्रा। ईसाई पादिरयों ने बाइबिल का संदेश जनता तक पहुँचाने के लिए लोक-भाषाओं की उन्नित की ग्रोर ध्यान दिया, सिराम-पुर के बैप्टिस्ट मिशनरी इस कार्य में ग्रग्रणी थे। इन्होंने सबसे पहले बंगला, हिन्दी ग्रादि लोक-भाषाओं के टाइप बनाये, छावेखाने स्थापित किये, इनका पूर्ण ज्ञान पाने के लिए व्याकरण गौर शब्द-कोष बनाये। प्रायः सभी प्रान्तीय भाषाओं के पहले व्याकरण-लेखक ईसाई पादरी हैं। पुरानी सुविकसित लोक-भाषाओं के ग्रतिरिका

इन्होंने होटी श्रौर श्रविकसित भाषाश्रों को भी ईसाइयत के प्रचार के लिए श्रपनाया, उनका स्वरूप निश्चित किया श्रौर उनमें साहित्य बनाया। श्रन्य श्रनेक दृष्टियों से ईसाई प्रचारकों का कार्य सराहनीय नहीं रहा, किन्तु लोक-साहित्य के निर्माण द्वारा उन्होंने भारत की श्रमूल्य सेवा की है।

प्रांतीय भाषाएँ देर तक अंग्रेजी के प्रभाव से दबी रहीं किन्तु राष्ट्रीय जागरण भीर पत्र-पत्रिकाभ्रों के प्रकाशन से लोक-भाषाभ्रों को बड़ा उत्तेजन मिला है। पिछले सौ वर्षों मे साहित्य की विविध शाखाश्रों - उपन्यास, नाटक, निबन्ध, कविता श्रादि में सभी प्रान्तीय भाषाग्रों के साहित्यों मे उत्कृष्ट रचनाएँ लिखी गई हैं। बंगला राजा राममोहन राय, ईश्वरचन्द्र विद्यासागर, माइकेल मधुसूदनदत्त, बंकिमचन्द्र चटर्जी, रवीन्द्रनाथ ठाकुर तथा शरच्चन्द्र चटर्जी की ग्रमूल्य कृतियों से समृद्ध हुई है। हिन्दी के उत्थान ग्रौर उन्नति में लल्लूलाल, सदलिमश्र, भारतेंदु हरिश्चन्द्र, महावीरप्रसाद द्विवेदी तथा प्रेमचन्द ग्रादि लेखकों भौर काशी नागरी प्रचारिणी सभा, हिन्दी साहित्य सम्मेलन आदि संस्थाओं ने बहुत सहयोग दिया । उर्दू मुगल बादशाहों की अवनत अवस्था में भी कृब उन्नत, परिष्कृत एवं परिमाजित हुई । ददं, सौदा, गालिब श्रीर जीक ने इसे चमका दिया। १८३५ ई० से ग्रदालती भाषा हो जाने के बाद उत्तरी भारत में उद्दं का प्रचार बहुत वढ़ा । सर सय्यद ग्रहमदखाँ, आजाद तैथा इकबाल-प्रभृति विद्वानों ने तथा अलीगढ़ मुस्लिम विश्वविद्यालय और हैदरावाद की उस्मानिया यूनिवर्सिटी और अंजुमन-तरवकी-ए-उर्दू ग्रादि संस्थाओं ने उर्दू के साहित्य को बहुत उन्नत किया है। मराठी साहित्य की यह विशेषता थी कि ब्रिटिश शम्सन से पहले उसमें काफी गद्य था, वह उन इनी-गिनी भाषाग्रों में है जिनका बाल्य-काल पद्य में नहीं किन्तु गद्य में बीता है । अंग्रेज पादिरयों के कोषों तथा व्याकरणों से मराठी का नया रूप प्राचीन परम्परा से ग्रलग होने लगा। श्री विष्णुशास्त्री चिपलूणकर ने ग्रपनी निबन्धमाला में इस अंग्रेजी 'वतार' (रूप) की रूच खबर ली और मराठी साहित्य में नवयुग का प्रारम्भ किया । विष्णुभावे, रामगरोश घटकरी, केशवसुत, विश्वनाथ, काशीनाथ राजवाड़े, हरनारायण भ्राप्टे तथा लोकमान्य तिलक ने मराठी साहित्य के विविध भ्रंगों को समृद्ध किया। गुजराती में भ्राधुनिक साहित्य अंग्रेजी शिक्षा के साथ प्रारम्भ हुआ। १८४८ में फार्ब्स द्वारा 'गुजरात वर्नाक्यूलर सोसायटी' की स्थापना द्वारा इस साहित्य की उन्निति के लिए संगठित प्रयत्न होने लगा, दलर्पैतिराम ग्रौर नन्दशंकर के साथ वर्तमान साहित्य का श्रीगरोश होता है। रणछोड़ भाई उदयराम, नवशंकर तुलजा शंकर, गोवधंनराम त्रिपाठी, कन्हैयालाल माणिकलाल मुन्सी, महादेव देसाई, तथा महात्मा गांधी मादि की रचनाग्रों से इस साहित्य की विविध शासाभों की उन्नति हुई है। तामिल में ग्राधुनिक गद्य का प्रारम्भ वीयंमुनि तथा ग्रहमुगनावलर ने किया । महामहिम चक्रवर्ती राजगोपाला-चारियर की कृतियों से तामिल समृद्ध हुई। तेलग्न के उन्नायकों में चिन्तय सूरि तथा वरेशालिंगम् उल्लेखनीय हैं । श्राधुनिक शासामी साहित्य 'जोनाकी' नामक मासिक पत्रिका के प्रकाशन से १८६६ में भारम्भ हुआ। इसके सम्पादको-लक्ष्मीनाथ बरुमा,

चन्द्रकुमार तथा हेमचन्द्र गोस्वामी ने साहित्य के प्रत्येक क्षेत्र में रचनाएँ लिखीं ग्रौर इनके बाद कमल कान्त, निलनीबाला, बिरंचि कुमार, बस्ग्रा ग्रादि लेखकों ने इस साहित्य को उन्नत किया। वर्तमान उड़िया साहित्य को समृद्ध बनाने का श्रेय राघानाथ राय, फकीर मोहन, सेनापित ग्रौर मधुसूदन ग्रादि साहित्यकारों को है।

स्वतन्त्रता-प्राप्ति के बाद लोक-भाषाश्रों का स्वर्ण युग ग्रारम्भ हुग्रा है। पहले राज्य की भाषा ग्रंग्रेजी होने से इनके विकास में बड़ी बाधा थी। विधान परिषद् ने हिन्दी को राष्ट्र-भाषा स्वीकार कर लिया; यह उत्तर प्रदेश, विहार, मध्य प्रदेश, राजस्थान की राजभाषा पहले ही थी। राजभाषा होने से हिन्दी का भविष्य ग्रत्यन्त उज्जवल है।

### वैज्ञानिक उन्नति

छठी शती तक वैज्ञानिक क्षेत्र में भारत संसार का नेता था। पहले यह बताया जा चुका है कि मध्य-यूग में किन कारणों से स्वतन्त्र वैज्ञानिक ग्रनुंसन्धान बन्द हो गया। बारह सौ वर्ष की मोह-निद्रा के बाद ब्रिटिश शासन स्थापित होने पर जब भारत में नवजागरण हुत्रा तो राममोहनराय ग्रादि नेताभ्रों ने यह श्रनुभव किया कि पश्चिम की स्रभूतपूर्व उन्नति का एक प्रधान कारण विज्ञान की उन्नति है, भारतीयों को वैज्ञानिक विषयों की शिक्षा दी जानी चाहिए। प्रारम्भ में सरकार की ग्रीर से केवल चिकित्सा-शास्त्र या सिविल इंजीनियरिंग के अध्यापन की व्यवस्था थी। १८५८ से १६०७ ई० तक शासकों ने भौतिक-शास्त्र, रसायन म्रादि के म्रध्यापन की श्रीर कोई ध्यान नहीं दिया, विश्वविद्यालयों में उच्च वैज्ञानिक विषयों के शिक्षण तथा परीक्षणों का कोई प्रबन्ध नहीं था। श्री महेन्द्रलाल सरकार द्वारा १८७६ ई० में संस्थापित 'वैज्ञानिक ग्रुघ्ययन की भारतीय परिषद्'-जैसी इनी-गिनी संस्थाएँ वैज्ञानिक शिक्षण भीर शोध का कार्य कर रही थीं। भारतीय वैज्ञानिकों को राज्य या विश्वविद्यालयों की भ्रोर से न ग्रघ्ययन की सुविधाएँ थीं ग्रौर न कोई प्रोत्साहन । इस निराशापूर्ण वातावरण में जब जगदीशचन्द्र वसु ने १८६७ में अपनी भौतिक शास्त्र-विषयक खोजों से यूरोपियन विद्वानों को ग्राश्चर्य-चिकत किया तो भारतीयों में यह ग्रात्म-विश्वास जागृत हुमा कि वैज्ञानिक क्षेत्र पर यूरोपियनों का ही एकाधिकार नहीं है। १६०२ में श्री वसु के पेड़-पौधों में जीव-विषयक ग्रन्वेषण यूरोप में मान्य हुए। इसी वर्ष श्री प्रफुल्लचन्द्र राय का 'हिन्दू रसायन का इतिहास' प्रकाशित हुआ, जिससे पश्चिम को भारतीयों की प्राचीन रासायनिक उन्नति का ज्ञान हुआ। इसी साल कलकत्ता-विश्वविद्यालय ने वैज्ञानिक विषयों की स्नातक परीक्षा (बी० एस-सी०) तथा १६०८ में वाचस्पति (एम॰ एस-सी॰) की शिक्षा का प्रबन्ध किया। स्वदेशी ग्रान्दोलन के समय १६०६ ई॰ रें में बंगाल में स्थापित 'जातीय शिक्षा परिषद्' ने वैज्ञानिक स्रौर स्रौद्योगिक शिक्षा की भ्रोर विशेष घ्यान दिया। १६११ में श्री जमशेद नसरवान जी ताता के पुत्रों सर टोराब जी तथा सर रतन जी ताता के उदार दान से भौतिक-शास्त्र तथा रसायन शास्त्र

श्रादि विषयों के स्नातकोत्तर श्रनुसन्धान कार्य के लिए बंगलौर में 'इण्डियन इन्स्टीट्यूट श्रॉफ साइन्स' को स्थापना हुई। १९१४ ई० में तारकनाथ पिलत श्रौर रासिबहारी घोष के उदार दान तथा श्राशुतोष मुकर्जी के प्रयत्न से कलकत्ता विश्वविद्यालयों में पृथक् विज्ञान कालेज स्थापित हुग्रा। शनै:-शनैं: श्रन्य सभी विश्वविद्यालयों में विज्ञान की ऊँची शिक्षा दी जाने लगी तथा श्रनुसन्धान की व्यवस्था हुई।

प्रथम विश्वयुद्ध तक भारत में वैज्ञानिक शिक्षण की गहरी नींव पड चुकी थी, द्वितीय विश्वयुद्ध (१६३६-४५) में उसके प्रत्यक्ष परिणाम द्विटगोचर होने लगे। इस बीच में श्रीनिवास रामानूजन (१९१८), श्री जगदीशचन्द्र बोस (१९२०), श्री चन्द्रशेखर वेंकटरमण (१६३०), श्री मेघनाद साहा (१६३१) तथा श्री बीरबल साहनी विविध वैज्ञानिक क्षेत्रों में ग्रपनी मौलिक खोजों से रायल सोसायटी के सदस्य होने का ब्रिटिश साम्राज्य में उच्चतम वैज्ञानिक सम्मान पा चुके थे। श्री रमण वैज्ञानिक खोजों पर नोबल प्राइज (१९३६) जीतने वाले पहले भारतीय थे। द्वितीय विश्व-युद्ध की श्रावश्यकता श्रों के कारण भारत में वैज्ञानिक अनुसन्धान ने बडी प्रगति की । १६४० में भारत सरकार ने 'वैज्ञानिक तथा श्रीद्योगिक अनुसन्धान की परिषद' स्थापित की और युद्धकालीन भावश्यकताभ्रों को दिष्ट में रखते हुए विज्ञान तथा उद्योग की लगभग सभी शाखाग्रों के सम्बन्ध में बीस ग्रनुसन्धान समितियाँ विभिन्न विश्वविद्यालयों तथा वैज्ञानिक संस्थाओं में खोज का कार्य करने लगीं। इन समितियों ने रेडियो, रासायनिक रंगों, प्लास्टिक तथा उद्योगों से सम्बन्ध रखने वाली विविध प्रित्रयात्रों के सम्बन्ध में काफी कार्य किया है। युद्ध के दिनों में पाँच भारतीय वैज्ञानिकों श्रीकृष्णन् (१६४०), भाभा (१६४१), शान्तिस्वरूप भटनागर (१६४३), चन्द्रशेखर (१६४४) तथा महालनवीस (१६४५) को अपनी मौलिक खोजों के कारण रायल सोसायटी का सदस्य बनाया गया।

स्वतन्त्रता पाने के बाद भारत ने उपनिषदों के 'विज्ञानं ब्रह्म' (विज्ञान ही ब्रह्म है) पर श्रास्था रखते हुए तथा विज्ञान को भौतिक उन्नति का मूल मानते हुए वैज्ञानिक अनुसन्धान की ओर विज्ञेष ध्यान दिया है। प्रधान मन्त्री श्री जवाहरलाल नेहरू ने १६४६ में अपनी अन्यक्षता में वैज्ञानिक अनुसन्धान की प्रगति के लिए १६४६ ई० में एक पृथक् विभाग खोला और एक वैज्ञानिक परामशंदात्री परिषद् भी स्थापित की। ग्रग्श्यानित की खोज के लिए भारत सरकार ने एक विशेष बोडं बनाया। वैज्ञानिक व भौद्योगिक अनुसन्धान-परिषद् की देख-रेख में अनेक 'राष्ट्रीय अनुसन्धानशालाओं' की स्थापना हो चुकी है। इनमें प्रमुख ये हैं—पूना की राष्ट्रीय प्रासायनिक प्रयोगशाला, विल्ली की राष्ट्रीय भौतिक शास्त्रीय प्रयोगशाला, जमशेदपुर की राष्ट्रीय धातु-शोधनशाला, धनबाद की राष्ट्रीय भौतिक शास्त्रीय प्रयोगशाला तथा कलकत्ता की केन्द्रीय शीशा व चीनी के बर्तनों की, मद्रास की चर्म अनुसन्धानशाला, मैसूर की केन्द्रीय खाद्य तथा लखनऊ की केन्द्रीय औषधि-अनुसन्धानशाला, सड़क-अनुसन्धानशाला दिल्ली, भवन-निर्माण अनुसन्धानशाला रड़की, केन्द्रीय विद्युत् रासायनिक अनुसन्धानशाला दिल्ली, भवन-निर्माण अनुसन्धानशाला रड़की, केन्द्रीय विद्युत् रासायनिक अनुसन्धानशाला

शाला करेकुडी (मद्रास),केन्द्रीय नमक अनुसन्धानशाला भावनगर, केन्द्रीय इलैक्ट्रानिक इंजीनियरिंग अनुसन्धानशाला पिलानी है। वैज्ञानिक अनुसन्धान में अनुराग की वृद्धि देश के उज्ज्वल भविष्य को सूचित करती है।

### ललित कलाएँ

ब्रिटिश शासन के प्रारम्भिक काल में शासकों की उपेक्षा तथा शिक्षित व्यक्तियों पर पश्चिमी कला की चकाचौंध का गहरा ग्रसर होने से भारतीय ललित कलाग्रों की दशा श्रत्यन्त शोचनीय थी। मुगल बादशाहों के संरक्षण में कलाग्रों की बडी उन्नति हुई थी, उनके पतन के बाद कलाकारों को देशी राजाओं का प्रोत्साहन मिला. किन्तू ये भी धीरे-धीरे विलायती वस्तुग्रों को पसन्द करने लगे, जनता सस्ती श्रीर तड़क-भड़क वाली विदेशी वस्तुश्रों के भुलावे में पड़ गई। भारतीय कलाग्रों के नष्ट होने की नौबत ग्रा गई। किन्तु इसी समय राष्ट्रीय जागृति का ग्रारम्भ होने से भारतीयों का ध्यान कलाओं की ओर भी गया। भारत सरकार ने कलकत्ता, बम्बई, मद्रास तथा लाहौर में कला-विद्यालय (म्रार्ट स्कूल) खोले ग्रौर भारतीय कलाग्रों का पुनरुजीवन प्रारम्भ हुमा। इसे प्रारम्भ करने का श्रेय कलकत्ता के सरकारी कला महाविद्यालय के प्रिन्सिपल श्री हैवल तथा डॉ॰ ग्रानन्दकुमार स्वामी को है। इनकी रचनाग्रों द्वारा भारतीयों को सर्वप्रथम अपनी प्राचीन कलाग्रों के मर्म ग्रौर महत्त्व का परिचय मिला और उनमें स्नात्मविश्वास उत्पन्न हुन्ना । उन्नीसवीं शती में भारतीय कलाकार की प्रतिभा पाश्चात्य शैलो के सामने पराभृत सी थी, वर्तमान शती के प्रारम्भ से उसने अपने स्वरूप और गौरव को पहचाना तथा प्राचीन परम्परा स प्रेरणा पाकर नई शैली का विकास किया। इसका सर्वोत्तम उदाहरण चित्र-कला है।

पिछली शती के अन्त में रिववर्मा नामक केरल के चित्रकार ने पिश्चिमी शैली में भारतीय कल्पनाओं को प्रकट करना चाहा, पर उसकी रचनाएं बहुत अच्छी नहीं हुईं। इस शती की पहली दशाब्दी में हैवल ने प्राचीन भारतीय चित्र-कला के पुनरुजीवन पर बल दिया, १६०३-४ में श्री अवनीन्द्रनाथ ठाकुर ने एक नई चित्र-शैली का विकास किया जो विदेशी शैलियों की अनेक बातें अपना लेने के बावजूद भी पूरी तरह भारतीय है। यह पूर्व और पश्चिम की कलाओं का सुन्दर सिम्मश्रण है। श्री अवनीन्द्र के शिष्यों में श्री नन्दलाल बसु सबसे अधिक प्रसिद्ध हैं। वर्तमान काल के अन्य चित्रकारों में असितकुमार हालदार, यामिनी राय, देवीप्रसाद राय चौघरी, रहमान चुगताई, जैनुलग्राबदीन विशेष उल्लेखनीय हैं। मूर्ति-कला में भी अवनीन्द्रनाथ ठाकुर ने प्राचीन परम्परा को पुनरुजीवित किया। इस क्षेत्र में उनके प्रधान शिष्य श्री देवीप्रसाद राय चौधरी हैं। भारत की आधुनिक वास्तु-कला में दो प्रधान शैलियां हैं —

<sup>(</sup>१) देसी कारोगरों द्वारा बनाये गए भवन—ये प्रधान रूप से राजपूताना में हैं।

(२) पश्चिमी शैली पर बनी इमारतें—ब्रिटिश स्रंसरकार ने भारत की प्राचीन वास्तु-परम्परा का कोई ध्यान न रखते हुए देश में पश्चिमी ढंग की हजारों इमारतें बनवाई। श्रव पुरानी वास्तु-कला की श्रोर कुछ ध्यान दिया जाने लगा है। श्रन्य कलाओं की भाँति संगीत का भी पुनरुजीवन हुग्रा श्रोर इसका श्रेय स्व० विष्णु दिगम्बर तथा भातखण्डे को है। कलकत्ता, बम्बई, पूना, बड़ौदा श्रादि बड़े नगरों में भारतीय संगीत श्रोर वाद्यों की शिक्षा के लिए गन्धर्व विद्यालय खुल गए हैं। नृत्य-कला में भी पुरानी शैलियों का उद्धार हो रहा है। उदयशंकर, रामगोपाल, रुक्मिणी देवी श्रीर मेनका ने विदेशों में भारतीय नृत्य के गौरव को बढ़ाया है। भरतनाट्य, कथाकली, मणिपुरी श्रादि नृत्य इस समय भारत में लोकप्रिय हो रहे हैं। शान्ति-निकेतन, केरल कला-मन्दिर, कला-क्षेत्र जैसी संस्थाएँ भारतीय नृत्य कला के पुनरुजीवन में सहयोग दे रही हैं। भारत सरकार ने लितत कलाशों के प्रोत्साहन के लिए संगीत नाटक श्रकादमी स्थापित की है। इसकी ग्रोर से उत्तम कलाकारों को प्रतिवर्ष पुरस्कारों से सम्मानित किया जाता है।

उपसंहार—पिछले सौ वर्षों में हमारे देश में युगान्तर हुमा है। इसका श्रीगिएश तब हुमा जब हमने ज्ञान और प्रकाश के लिए अपना मुँह पूर्व से पिरचम की ओर मोड़ा। पिश्चमी शिक्षा और विचार-धारा से प्रभावित भारतीयों ने देश में सर्वाङ्गीण सुधार की ज्योति को जगाया। अन्ध-विश्वास और श्रद्धा, का स्थान बुद्धि और तर्क ने ग्रहण किया। उदारता और स्वतन्त्र विचार कट्टरता तथा शास्त्रवाद पर विजयी होने लगे। धार्मिक और सामाजिक रूढ़ियों की बेड़ियों से भारत मुक्त होने लगा। सती-प्रथा, बाल-वध म्रादि कुरीतियों की अन्त्येष्टि हुई, जाति-भेद का दुगं धराशायी हो रहा है, अस्पृश्यता का जनाजा निकल रहा है। पश्चिम की समानता, स्वतन्त्रता तथा राष्ट्रीयता की विचारधाराओं ने हमारे देश पर गहरा प्रभाव डाला है। संविधान परिषद् द्वारा स्वीकृत नवीन शासन-विधान पर इसकी स्पष्ट छाप है। पश्चिम में हुए वैज्ञानिक ग्राविष्कारों भीर यन्त्रों के ग्रहण द्वारा भारत के भौतिक एवं आर्थिक और सामाजिक जीवन का काया-पलट हो रहा है। पश्चिम की भौतिक उन्नति के कारण भारत उससे पराभूत है। राजनैतिक दृष्टि से स्वतन्त्रता पा लेने पर भी देश में पश्चिमी सम्यता को, अच्छा समभत्ते हुए उसके अनुकरण की प्रवृत्ति प्रवल है।

इसमें तो कोई संदेह नहीं कि भण्छी बातों की नक़ल होनी चाहिए, किन्तु बुद्धिपूर्वक नक़ल ही लाभदायक हो सकती है। महात्मा गांधी दुख से कहा करते थे कि हम लोग खान-पान, रहन-सहन और फैशन में तो पश्चिम का अनुसरण करते हैं किन्तु संगठन, अनुशासन, समय-पालन, स्वच्छता, सार्वजनिक सेवा की भावना, कर्तव्य-पालन, जातीय हित के सर्वोपरि घ्यान, विद्या-प्रेम, वैज्ञानिक अनुसंघान ग्रादि पश्चिम के प्रशंसनीय गुणों को अपने जीवन में नहीं ढालते। पश्चिम का अनुकरण करते हुए हमें यह भी घ्यान रखना चाहिए कि हम जापान की भाँति उसकी बुराइयों को भी

न ले लें। जापान यूरोप का पक्का चेला बना और गुरु से विज्ञान ग्रहण करने के साथ-साथ, उसने उसकी आक्रमणशीलता, उग्र राष्ट्रीयता, संहार-पटुता, और कमजोर देशों को आग उगलने वाली तोपों और हवाई जहाजों से 'सम्यता' का पाठ पढ़ाने का मन्त्र भी सीख लिया। इसका जो भयंकर परिणाम हुआ, उसे देखते हुए पिचम के अन्धानुकरण से बचना चाहिए।

पश्चिम की वर्तमान तथा पूर्व की प्राचीन संस्कृतियों में कुछ अपूर्णताएँ हैं। आध्यात्मिकता की उत्कृत्यता में कोई मतभेद नहीं हो सकता, किन्तु कोरी आध्यात्मिकता जीवन को सुखी नहीं बना सक्ती। इसके होते हुए भी भारत पराधीन और दुरवस्थापन्न रहा है। जब तक इसका भौतिकता के साथ उचित सामंजस्य नहीं होगा, भारत की यही दशा रहेगी। एक प्रसिद्ध पश्चिमी लेखक द्वारा दिये गए दृष्टान्त से यह बात स्पष्ट हो जायगी। भारत में अन्धों की संख्या बहुत अधिक है, यदि पैदा होते ही बच्चों की आँख चाँदी के एक समास (रजत नित्रत Silver Nitrate) से घो दी जाय तो यह अन्धापन रुक सकता है। एक और भारत के मन्दिरों में अनन्त चाँदी है और दूसरी ओर हजारों व्यक्ति अन्धे हैं। चाँदी के उपयोग से अन्धापन दूर हो सकता है किन्तु कट्टरपंथियों की दृष्टि से यह महान् अधर्म होगा और अन्धापन क्यों दूर किया जाय, वह तो पूर्वजन्म के पापों का फल है। यह स्पष्ट है कि इस प्रकार की कोरी आध्यात्मिक वृत्ति से हमारी भौतिक उन्नति नहीं हो सकती।

दूसरी ग्रोर पश्चिमी संस्कृति भौतिक उन्नति की पराकाण्ठा पर पहुँच सुकी है। उसे देवताग्रों की शक्ति मिल गई है, किन्तु वह उसका उपयोग दानवों की तरह कर रही है, भस्मासुर की भाँति ग्रग्णुबम, उद्जन बम, कोबाल्ट बम जैसे प्रलयंकर ग्रस्त्रों से ग्रपने सवेनाश की ग्रोर बड़ रही है। गोर्की के कृषक की भाँति एक भारतीय यूरोपियन को कह सकता है—"तुम ग्राकाश में पक्षियों की तरह उड़ सकते हो, समुद्र में मछलियों की तरह तैर सकते हो किन्तु यह नहीं जानते कि पृथ्वी पर कैसे रहना चाहिए।" यूरोपियन राष्ट्रों में ग्रोर ग्रफीका के उन नर-भक्षी जंगलियों में कोई ग्रन्तर नहीं जिनके भगड़ों का फैसला मदा तलवार से होता है। पश्चिमी संस्कृति को भारत की ग्राघ्यादिमकता शान्ति प्रदान कर सकती है ग्रीर भारतीय संस्कृति को पश्चिम की भौतिकता सुखी बना सकती है। पूर्व ग्रीर पश्चिम का यह ग्रादान-प्रदान, सुखद सिम्मलन ग्रीर सामंजस्य दोनों के लिए श्रेयस्कर सिद्ध होगा।

# भारतीय संस्कृति की विशेषताएँ

पछले अध्यायों में धर्म, दर्शन, कला, विज्ञान, राजनीति स्रादि विविध क्षेत्रों में भारतीय संस्कृति की प्रगति का परिचय दिया जा चुका है। स्रब ग्रन्त में उसकी प्रधान विशेषतास्रों, उसके विकास स्रौर हास के कारणों तथा भविष्य पर प्रकाश डाला जायगा।

### विशेषताएँ

प्राचीनता—भारतीय संस्कृति की पहली विशेषता प्राचीनता है। चीन के अतिरिक्त किसी अन्य देश की संस्कृति इस दृष्टि से इसकी तुलना नहीं कर सकती। इसने यूनान और रोम का उत्थान तथा पतन देखा। जरथुस्त्री, यहूदी, ईसाई और मुस्लिम धर्मी के आविर्भाव से पहले इसका जन्म हो चुका था। मोहेञ्जोदड़ो की खुदाई के बाद से मिस्र और मेसोपोटामिया की सभ्यताएँ भी इससे पुरानी नहीं रहीं। विश्व-कि रवीन्द्र के इन शब्दों में बड़ी सचाई है—"प्रभात उदय तव गगने। प्रथम सामरव तव तपोवने।"

बीर्घजीविता—किन्तु प्राचीनता के साथ इसकी दूसरी बड़ी विशेषता दीर्घजीविता, चिरस्थायिता और अमरता है। यह पुरानी होते हुए भी अब तक जीवित
और कियाशील है। इसके साथ की सुमेर, बाबुल, मिस्र, यूनान, रोम की गौरवपूर्ण
प्राचीन संस्कृतियाँ अब केवल खण्डहरों के रूप में बची हैं, उनके निर्माता नष्ट हो चुके
हैं और यूरोपियन विद्वान् उनकी कब्नें खोदकर उनका ज्ञान प्राप्त कर रहे हैं। किन्तु
भारतीय संस्कृति की परम्परा मोहेञ्जोदड़ो से महात्मा गाँधी के युग तक कर्ष
सहस्राब्दियों का सुदीर्घ काल व्यतीत हो जाने पर भी मक्षुण्ण है। संस्कृत माज भी
पण्डित-मण्डली में ढाई-तीन हजार वर्ष पहले की भाँति लिखी, पढ़ी, बोली और
समभी जाती है। अनेक सामाजिक परिवर्तन होने पर भी गृह्यसूत्रों में वर्णित वैवाहिक
विधि लगभग ढाई हजार वर्ष से एक-जैसी है। भारतीय समाज का आदर्श और
आकांक्षाएँ रामायण, महाभारत के समय से लगभग वही हैं। इसमें कोई संदेह नहीं
कि विभिन्न समयों में नवीन प्रवृत्तियाँ उत्पन्न होती रहीं, वे भारत पर अपना जबदंस्त
प्रभाव डालती रहीं; इस पर ईरानी, यवन, शक, पल्लव, कुशाण, हूण, अरब, तुर्क,
पठान, मंगोल व यूरोपियन, जातियों के आक्रमण हुए; किन्तु फिर भी भारतीय संस्कृति

की परम्परा का कभी अन्त नहीं हुआ। अमरीका के प्रसिद्ध लेखक विल इ्यूरेण्ट के भारतीय संस्कृति की इस विशेषता को बड़े सुन्दर शब्दों में प्रकट किया है—"यहाँ ईसा से २६०० वर्ष पहले या इससे भी पहले मोहेञ्जोदड़ो से महात्मा गान्धी, रमण और टैगोर तक उन्नति और सम्यता का शानदार सिलसिला जारी रहा है। ईसा से आठ शताब्दी पहले उपनिषदों से आरम्भ होकर ईसा के आठ सौ वर्ष बाद शंकर तक ईश्वरवाद के हजारों रूप प्रतिपादन करने वाले दार्शनिक यहाँ हुए हैं। यहाँ के बैजानिकों ने तीन हजार वर्ष पहले ज्योतिष का आविष्कार किया और इस जमाने में भी नोबल पुरस्कार जीते हैं। कोई भी लेखक मिस्न, वेबीलोनिया और असीरिया के इतिहास की भाँति भारत के इतिहास को समाप्त नहीं कर सकता, क्योंकि भारत में इतिहास का अभी तक निर्माण हो रहा है, उसकी सम्यता अब भी कियाशील है।" महाकवि इकबाल ने इसी बात को लक्ष्य में रखते हुए लिखा था—"यूनान मिस्र रोमाँ सब मिट गए जहाँ से, कुछ बात है कि हस्ती मिटती नहीं हमारी।" यह, 'कुछ बात' क्या है, अगली विशेषताओं से भली-भाँति स्पष्ट हो जायगा।

म्रानुकूल्य-भारतीय संस्कृति के दीर्घ जीवन का रहस्य उसकी तीन विशेषताग्रों में छिपा हुग्रा है-ग्रानुकूल्य, सिंहष्णुता, ग्रहणशीलता । श्रानुकूल्य का माशय है- अपने को परिस्थितियों के अनुकूल बनाते रहना। जीव-शास्त्र का यह नियम है कि वही प्राणी दीर्घजीवी होते हैं, जिनमें यह विशेषता पाई जाती है। भूतल पर पहले हाथियों से भी कई गुना बड़े भीमकाय जानवर र ते थे, वे जीवन-संधर्ष की प्रतियोगिता में समाप्त हो गए; क्योंकि नई परिस्थितियाँ उत्पन्न होने पर वे अपने को उनके अनुकूल नहीं ढाल सके। संस्कृतियों पर भी यही नियम लागू होता है। मिस्र, मेक्सिको श्रीर ईरान की संस्कृतियाँ विदेशी श्राक्रमणों में ग्रपने को नहीं सँभाल सकीं, उनका अन्त हो गया, किन्तु भारतीय संस्कृति अपने इस गुण के कारण इन सब विषम परिस्थितियों में उपर्यु क्त परिवर्तन करती हुई जीवित रही । हमारे धर्म, समाजन भाचार-विचार में निरन्तर अन्तर आता चला गया, किन्तु वह इतना शनै:-शनै: और सूदमता से हुआ कि हमें उसका बिलकुल ज्ञान नहीं । वैदिक युग से वर्तमान युग तक पहुँचते-पहुँचते हम काफी बदल चुके हैं, जैसे उस समय में हमारा धर्म यज्ञ-प्रधान था, श्वाज भिक्त-मूलक है। इसी प्रकार विभिन्न ग्राक्रान्ताग्रों के ग्राने से जो नवीन परि-स्विति पैदा हुई, उसमें भी इसी अनुकूलता ने भारतीय संस्कृति को बचाये रखा। यह स्मरण रखना चाहिये कि गुप्त युग से भारत के मौलिक ग्रादशों में कोई ग्रन्तर नहीं श्राया । मुसलमानों भौर भंग्रेजों के शासन-काल में शिक्षित वर्ग द्वारा विजेताओं का रहन-सहन, वेश-भूषा श्रीर भाषा श्रादि ग्रहण करने पर भी भारत ने ग्रपने परम्परामत अर्म और सामाजिक रूढ़ियों का परित्याग नहीं किया, इस्लाम और ईसाइयत की श्रंगीकार नहीं किया।

सहिष्णुता — यह भारतीय संस्कृति की सबसे बड़ी विशेषता है। विजेताओं में भ्रायः ग्रसहिष्णुता होती है, पुराने जमाने में सब धर्मो ग्रोर जातियों में यह भावना

उम्र रूप से पाई काती थी। यूनान में सुकरात को इसीलिए जहर का प्याला पीना पड़ा था, फिलस्तीन में इसी कारण ईसा को सूली पर लटकना पड़ा था। प्राचीन इतिहास में सम्भवतः भारत ही एक मात्र ऐसा देश था, जहाँ हिंसा श्रीर धर्मान्धता का प्राधान्य नहीं रहा । सामान्य विजेताओं की नीति प्रायः विष्वंस ग्रीर विनास की होती है। यूरोपियनों ने ग्रमरीका में मय संस्कृति का ग्रन्त किया, ग्ररबों ने मिस्र की यूनानी श्रौर ईरान की पूरानी सम्यताग्रों की समाप्ति की । धर्म की दृष्टि से न केवल एक धर्म ने दूसरे धर्म पर किन्तु ग्रापने ही धर्म में विभिन्न मत रखने वालों पर जो भीषण ग्रत्याचार किये, उनसे यूरोपियन इतिहास के श्रनेक पृष्ठ रक्तरंजित हैं। सोलहवीं शती में चार्ल्स पंचम के शासन-काल में केवल हालैंड में रोमन कैथोलिकों से भिन्न सिद्धान्तों वाले जिन प्रोटैस्टेण्टों को चिता पर जलाकर या ग्रन्य ढंगों से मारा गया, उनकी संख्या पचास हजार थी। यह स्मरण रखना चाहिए कि यह कम-से-कम अन्दाजा है। फांस में फांसिस प्रथम ने १५४५ ई० में अपनी मृत्यु से पूर्व श्राल्प्स पर्वत-माला के तीन हजार निरीह निःशस्त्र कृषकों के कत्ले-ग्राम की ग्राज्ञा देकर ग्रात्मिक शान्ति प्राप्त की । उनका एक मात्र अपराध यह था कि वे ईसाइयत के मूल सिद्धान्तों में विश्वास रखते हुए पोप तथा पादरियों की प्रभुता नहीं मानते थे । इस प्रकार की दारुणतम घटना फ्रांस में उस समय हुई जब कि एक ही रात (२३-२४ भ्रगस्त १५७२ ई०) को पेरिस में दो हजार काह्य जनाटों (फ्रेंच प्रीटैस्टेण्टों) का वध किया गया । समूचे फांस में एक महीने तक यह कर हत्याकाण्ड चलता रहा । इस ग्रत्य काल में ही सत्तर हजार नर-नारियों और अबोध शिशुओं की धर्म के नाम पर बलि चढ़ाई गई। यह सब इसलिए हुआ कि रोमन कैथोलिक यह नहीं चाहते थे कि कोई उनसे भिन्न विज्वास रखे।

किन्तु भारत में प्रारम्भ से ही सहिष्णुता की प्रवृत्ति प्रवल रही। सबको धार्मिक विश्वास ग्रीर पूजा-विधि की पूरी स्वतन्त्रता दी गई। ऋग्वेद में कहा बया वा — एकं सिंद्रगा बहुधा वदन्ति (एक ही भगवान् का ज्ञाबी नाना रूप से वर्णन करते हैं)। गीता में इसी विचार को पराकाष्ठा तक पहुँचाया गया है। भगवान् कृष्ण को इस कथन से ही सन्तोष नहीं है कि 'ये यथा माँ प्रपद्यन्ते तांस्तर्थव भजाम्यहम्।' किन्तु उन्होंने यहाँ तक भी कहा है कि भन्य देवताश्रों की श्रद्धापूर्वक उपासना करने बाने भी मेरा ही भजन करते हैं। (६/२३) मशोक ने इस तत्त्व पर बल देते हुए कहा —'समवाय एव साधु'। भारतीयों का यह विश्वास था कि भगवान् एक प्रविन्त्य, अव्यवत, सर्वशित्तमान् सत्ता है, विविध प्रकार की उपासनाएँ उस तक पहुँचने के मार्च हैं। जब लक्ष्य एक है तो मार्गों के बारे में क्या भगड़ा किया जाय। बही कारण है कि यहाँ सभी पन्य भीतिपूर्वक रहते रहे। इस सहिष्णुता से भारों ने भपने से भिन्न अनायों भीर विधिययों की उपासना-विधियों भी स्वीकार कीं। भारत ने विदेशों से धार्मिक मत्याचारों द्वारा पीड़ित होकर भाने वाले पारसियों, यहाँदयों भीर सीरियन ईसाइयों को अपने यहाँ उदारतापूर्वक शरण दी। इसी से भार्य विविध भाषार-

विचार ग्रौर धार्मिक-विश्वासों वाली भारत की जातियों में न केवल एकता उत्पन्न कर सके, प्रत्युत भारत में ग्रपनी संस्कृति का प्रसार करने में भी समर्थ हुए।

प्रहणशीलता— सहिष्णुता से भारतीय संस्कृति में प्रहणशीलता या सात्म्यी-करण की प्रवृत्ति उत्पन्न हुई। इसका ग्राशय यह है कि भारत में जो नये तत्त्व ग्राते गए, भारतीय उन्हें पचाकर ग्रपना ग्रंग बनाते गए। शरीर तभी तक बढ़ता है जब तक वह खाई जाने वाली वस्तुग्रों को ग्रपना ग्रंग बनाता रहे। भारतीय संस्कृति का उस समय तक उत्कर्ष होता रहा जब तक वह बाहर से ग्राने वाले सब तत्त्वों को पचाती रही। प्राचीन काल में उसने ईरानी, यूनानी, शक, यहूरी, कुशाण, हूण ग्रादि ग्रनेक विदेशी तत्वों को ग्रात्मसात् कर लिया। जातियों को पचाने के ग्रातिरक्त, उसने दूसरी संस्कृतियों के सुन्दर तत्त्व ग्रहण करने में कभी संकोच नहीं किया। भारतीय ज्योतिष ग्रौर कला के यूनानी तथा इस्लामी प्रभाव से समृद्ध होने का पहले उल्लेख किया जा चुका है, वर्तमान काल में उसने यूरोप से बहुत-कुछ सीखा है।

इस ग्रहणशीलता के कारण भारत में जितना वैविच्य, विशालता श्रीर व्या-पकता दिखाई पड़ती है, उतनी शायद ही किसी दूसरे देश में हो । हमने ग्रहणशीलता के कारण जो कुछ ग्राया उसे रख लिया ग्रौर सहिष्गुता के कारण उसे नष्ट नहीं किया । यही कारण है कि जैसे हमारे देश में सब प्रकार का जल, वायु, वृक्ष, वनस्पति श्रीर पशु-पक्षी पाये जाते हैं वैसे ही सब प्रकार के धार्मिक विश्वास, तथा रहन-सहन के ढंग भी मिलते हैं। श्री कृपलानी ने इस विशेषता का बड़े मनोरंजक ढंग से प्रति-पादन किया है-- "हमारा भोजन ग्रौर पोशाक हर युग में बदलती रही है। पहले दाल-भात भौर रोटी भोजन या फिर खिचड़ी म्राई; पठान, मुगल भौर तुर्क पुलाव, कुरमा तथा कबाब लाये, यूरोपियनों से चाय, केक, डबल रोटी, बिस्कुट ग्राये, ये सब भारत में बिना कोई भगड़ा किये शान्तिपूर्वक रह रहे हैं। खाने के बर्तनों का भी यही हाल है। पहले केले के तथा दूसरे पत्ते, मिट्टी ग्रीर घातु के बर्तन थे, फिर मुसलमानों का लोटा भाषा भीर अन्त में चीनी के बर्तन, चम्मच भीर छुरी-किटे। ये सब भी इकट्ठे चल रहे हैं। तम्बाकू पीने तक के ढंग में एकता नहीं है, इसमें हुक्के से जिलम, बीड़ी, सिगरेट, सिगार भीर पाइप तक सब फैगन चलते हैं।—संक्षेप में मानव जाति को विभिन्न हिस्सों में बाँटने वाले सब पन्य यहाँ पाए जाते हैं। सब प्रकार की पूजा-पद्धतियाँ यहाँ प्रचलित हैं। प्राचीन काल के वेद, कपिल और चार्वाक से भाषुनिक युग के द्वन्द्वात्मक भौतिकवाद तक सब विचारघाराएँ ग्रीर दर्शन यहाँ मिलते हैं।"—सब प्रकार के वैयक्तिक कानून यहाँ प्रचलित हैं। विवाह पवित्र संस्कार है भौर इच्छा से तोड़ा जाने वाला सम्बन्ध-मात्र भी। बहुपत्नीत्व भी है भौर बहुपतित्व भी। पुराने चार वर्ण भी हैं और वे चार हजार जातियों तक जा पहुँचे हैं। जो प्रया, संस्था या व्यवस्था एक बार ग्रहण की जाती है, उत्पन्न हो जाती है, बह कभी नष्ट नहीं होती। मारतीय संस्कृति की विशेषता ग्रहण ग्रीर संरक्षण है, विनाश भीर विष्वंस नहीं। यहाँ का मुख्य सिद्धान्त 'जियो भीर जीने दो' का है। मारत इसी से अतीत में अमर रहा है और जब तक वह इसका पालन करेगा, अमर बना रहेगा।"

सर्वागीणता— भारतीय संस्कृति की एक श्रीर विलक्षणता सर्वांगीण विकास की ग्रोर ध्यान देना था। उसका लक्ष्य ऐहिक श्रीर पारलौकिक दोनों प्रकार की उन्नति करना था। यहाँ शारीरिक, मानसिक ग्रीर ग्राध्यात्मिक तीनों प्रकार की शक्तियों के विकास पर समान बल दिया गया। पुराने यूनानियों की दृष्टि शारीरिक भीर मानसिक उन्नति से आगे नहीं गई। सुकरात का आत्मा को पहचानने का उपदेश वहाँ श्ररण्य-रोदन ही सिद्ध हुग्रा । ग्राज परिचमी संस्कृति भी भौतिकवाद में ग्रापाद-मस्तक निमम्न है। उसने प्रकृति के ग्रधिकांश रहस्य ढूँढ़ लिए हैं, उत्तरी-दक्षिणी धूवों को खोज डाला है, अफीका के घने जंगल और भू-मण्डल के सब सागर मथ डाले हैं। सब प्रकार के विज्ञानों के ग्रनुसन्धान द्वारा भूतल की प्रत्येक वस्तु को समभने का प्रयत्न किया है, यदि उसने किसी विज्ञान का विकास नहीं किया तो वह है श्रात्म-विज्ञान । किन्तु भारत में प्राचीन काल से शरीर, मन श्रीर श्रात्मा के सामं-जस्यपूर्ण विकास को जीवन का ध्येय माना गया था। शास्त्रकारों के मतानूसार मनुष्य को चार पुरुषार्थ प्राप्त करने का यत्न करना चाहिये। ये हैं - धर्म, ग्रथं, काम श्रीर मोक्ष । इनमें पहला श्रीर श्रन्तिम श्राहिमक विकास के लिए था श्रीर दूसरा तथा तीसरा शरीर और मन की उन्नति के लिए। इनकी समूचित प्राप्ति के लिए जीवन चार श्राश्रमों में बांटा गया था। ब्रह्मचर्य श्रीर गृहस्थ पहले तीन पूरुषार्थों के लिए थे और श्रन्तिम दो श्राश्रमों में मोक्ष-प्राप्ति का यत्न किया जाता था। प्राय: भारतीय संस्कृति में ग्राध्यात्मिक तत्त्व की प्रधानता मानी जाती है ; किन्तू अपने सर्वोत्तम काल में उसने भाष्यात्मिक भीर भौतिक दोनों तत्त्वों पर समान रूप से बल दिया। धर्म श्रीर मोक्ष का पालन उतना ही श्रावश्यक था, जितना कि श्रर्थ श्रीर काम का सेवन ! यह कहा जाता था कि चारों की प्राप्ति का प्रयास समान रूप से करना चाहिए, जो एक का ही सेवन करता है, वह निन्दा का पात्र है (धर्मार्थकामाः सममेव सेव्याः, यो ह्यो कसकतः स जनो जघन्यः) । मनुष्य का आदर्श सर्वांगीण विकास है, वह न तो धर्म की उपेक्षा करे और न ही काम और धर्म की स्रोर अधिक ध्यान दे। जब तक भार-तीय संस्कृति ऐहिक श्रीर धार्मिक दोनों तत्त्वों पर समान ध्यान देती रही, उसका उत्कर्ष होता रहा। उसके पतन का सूत्रपात उसी काल से आरम्भ हुआ जब उसने दोनों के उचित सामंजस्य और समन्वय की ओर घ्यान न देकर केवल परलोक की ही चिन्ता की।

संचरणशीसता—भारतीय संस्कृति पर प्रायः यह दोष लगाया जाता है कि संन्यास भीर वैराग्य के तत्त्वों पर बल देने के कारण वह निष्क्रियता को प्रोत्साहित करती है। किन्तु दूसरे भ्रध्याय में यह बताया जा चुका है कि प्राचीन काल में इसका मूल मन्त्र निरन्तर आगे बढ़ने की भावना थी, उसमें भोजस्वी भावों की प्रधानता भी। 'कृष्यन्तो विश्वमार्यम्' का घ्येय लिए हए दह दुनिया की किसी प्राकृतिक या बानवीय बाधा के भागे हार मानने को तैयार नहीं थी। उसे भ्रपने पुरुषार्थ की सफलता में पूरा विश्वास था, उसमें वह पराक्रम, साहस, महत्त्वाकांक्षा, उँची कल्पना, विशाल दृष्टि, भ्रागे बढ़ने की उमंग थी, जो मनुष्य को नये देश स्रोजने भीर जीतने की तथा नई जिम्मेवारियाँ उठाने की प्रेरणा देती है। प्राचीन संस्कृति में लयभय वहीं भ्रोजस्विता भ्रौर महाप्राणता थी, जो मध्य काल में भरबों ने प्रदर्शित की भीर भ्राजकल यूरोपियन जातियाँ दिखा रही हैं।

क्याव्गृष्ट संचरणशीलता के कारण भारतीय संस्कृति का विदेशों में अमूतपूर्व प्रसार हुआ। दुनिया की किसी दूसरी प्राचीन संस्कृति ने इतने बड़े भाग को प्रभावित नहीं किया। सिल्वें लेवी के शब्दों में "ईरान से चीनी समुद्र तक, साइबेरिया के
तुषारावृत प्रदेशों से जावा, बोर्नियों के टापुत्रों तक, प्रशान्त महासागर के द्वीपों से
सोकोतरा तक भारत ने अपने धार्मिक विश्वासों, कथा-साहित्य और सम्यता का प्रसार
किया। उसने मानव जाति के चतुर्थांश पर अनेक शितयों के सुदीर्घ काल तक अपना
अमिट प्रभाव डाला।" एशिया के अधिकांश भाग में संस्कृति और सम्यता का आलोक
फैलाने वाले भारतीय ही थे। यही उस समय का ज्ञात जगत् था, अतएव भारत को
जगद्गुरु कहा जाता है।

श्रपनी उपयुंक्त विशेषताश्रों के कारण, गुप्त युग तक भारत ने श्रसाघारण उम्मित की, उसके बाद श्रवनित प्रारम्भ हुई। पहले श्रध्यायों में उत्कर्ष और श्रपकर्ष के कारणों पर प्रकाश डाला जा चुका है। यहाँ इतना ही कहना पर्याप्त है कि संकी-र्ग्ता श्रीर श्रनुदारता की वृत्तियाँ, धर्म तथा परलोक की श्रत्यधिक चिन्ता, मोह-निद्रा और मिच्याभिमान, श्रन्ध-विश्वासों श्रीर संकुचित मनोवृत्तियों का प्राधान्य इसके मुख्य कारण थे। इनसे मध्य एवं वर्तमान युग में प्राचीन काल की भाँति हमारी सम्रणी की स्थित नहीं रही।

भारतीय संस्कृति का भूत ग्रत्यन्त उज्जवल है, भविष्य को उपर्युक्त भूलों से बचते हुए और भी ग्रीवक गौरवपूर्ण बनाया जा सकता है। स्वतन्त्रता प्राप्ति के बाद, इस विषय में हमारा उत्तरदायित्व बहुत ग्रीवक बढ़ गया है। प्राचीन काल में भारत ने लगभग सारे एशिया में ज्ञान की ज्योति जगाई थी, छठी शती ई० तक विषय का नेतृत्व किया था। इसके बाद हम प्रगाढ़ मोहनिद्रा में पड़ गए। तेरह शितयों के सुदीर्घ विश्वाम के बाद हम ग्राज फिर जगे हैं; किन्तु इस बीच में दुनिया में ग्रामूल-चूल परिवर्तन हो चुके हैं।

इस समय ज्ञान का सूर्य परिचम में चमक रहा है। वैज्ञानिक ग्राविक्कारों से मानव-जीवन का काया-पतट हो गया है। विज्ञान ने मनुष्य को ऐसा गुरु-मन्त्र प्रदान किया है, जिससे प्रकृति की गुप्त निषियों के द्वार सहज में खुल जाते हैं, देवताओं की अलौकिक शक्ति सुवयता से प्राप्त हो जाती है। हमारे देश की पुरानी परिपाटी यही है कि इस दूसरों के प्रत्येक ज्ञान और सचाई को ग्रहण करें तथा उसमें वृद्धि करके, उसे दूसरे देशों को दें। जो कार्य भारत ने पहले गणित और ज्योतिष के क्षेत्र में किया, वह ग्राज ज्ञान-विज्ञान की प्रत्येक शाखा में होना चाहिए। इसी प्रकार भारत दूसरों का गृह बन सकता है और अपने जगद्गृह होने की प्राचीन परम्परा को श्रक्षुण रख सकता है।

किन्तु इसमें मध्य युग की उपर्यु क्त प्रवृत्तियां अबर्दस्त बाषक हैं। आज हमें संकीर्स एव अनुदार मानों को तिलाञ्जिल देनी होगी, मिध्याभिमान का तर्पण और अन्ध-विश्वासों की होली करनी होगी। जातीय जीवन को दुर्बल बनाने वाले अस्पृश्यता आदि कलंकों का परिमार्जन करना होगा। कर्मयोग की विचारघारा को प्रधानता देनी पड़ेगी। परलोक से इहलोक की ओर मुँह मोड़ना होगा। इसकी यह कहकर अवहेलना नहीं की जा सकती कि यह तो जड़बाद की ओर कदम बढ़ाना है। पिश्वम में विज्ञान की हिंस्र दानवी शक्ति की ओर संकेत करके अध्यात्मवाद का समर्थन नहीं किया जा सकता।

कहा जाता है कि प्राचीनता में केवल संयम है, गित नहीं । आधुनिकता में केवल गित है, संयम नहीं । एक जगह लगाम है, घोड़ा नहीं; दूसरी जगह घोड़ा है, लगाम नहीं । यूरोप ने गितशील विज्ञान का ग्राश्रय लेकर संयम-प्रधान धर्म को छोड़ दिया है। यतएव वहाँ अगुबम श्रादि के रूप में सृष्टि का संहार करने वाली छद्र की भैरव मूर्ति प्रकट हो रही है।

यह सत्य है। किन्तु अघ्यात्मवाद और प्रकृतिवाद दोनों भावश्यक हैं। दोनों का उचित सामंजस्य होना चाहिए। प्रकृतिवाद अघ्यात्मवाद के बिना मन्या है, अघ्यात्मवाद प्रकृतिवाद के बिना मन्या है, अघ्यात्मवाद प्रकृतिवाद के बिना लंगड़ा है। 'अन्वपंगुन्याय' से दोनों का सम्मिश्रण होना चाहिए। धर्म का लक्ष्य पारलौकिक ही नहीं किन्तु ऐहिक उन्नति भी है। 'यतो उम्युदयितःश्रेयसिद्धिःस घर्मः' जिससे इहलोक और परलोक दोनों में उत्कृषं हो, यही धर्म है। पश्चिम में अनर्थ और उत्पात इसलिए है कि वहाँ केवल जड़वाद है, भारत में दुख और इन्द्र का कारण यह है कि यहाँ केवल योग साधन और प्राणायाम है। विवेकानन्द कहा करते थे—"भारत को वेदान्त भुलाने की भावश्यकता है, पश्चिम को अध्यात्म सीखने की जहरत है।"

प्राजकल प्राचीन संस्कृति के पुनरुजीवन पर बड़ा बत दिया जा रहा है; किन्तु यदि इसका प्राश्य केवल इतना ही हो कि हम उस संस्कृति की गौरव-नावा का गान करें, उस पर प्रभिमान करके, उससे सन्तुष्ट होकर बैठ बाएँ तो यह उसके साथ घोर प्रन्याय होगा। मिध्याभिमान मध्ययुग में हमारी निष्क्रियता भौर पतन का कारण बना, ग्राज भी वह हमारी उन्नित में बावक होगा। हमारे पूर्वंच भसे ही बहुत बड़े हों, किन्तु सोचना तो यह है कि हम क्या हैं? यदि वे संसार के नेता वे तो हमारा उनके वंशज होने का प्रभिमान तभी सार्वंक होगा, जब हम भी अपने अयलों से देश की सर्वांगीण उन्नित का प्रयत्न करें भीर उसे फिर खबद्गुर बनाएँ ।

यह काम कोरी बातों का नहीं, किन्तु उनकी भावनाओं श्रीर गुणों—संचरणशीलता, सिहिष्णुता, ग्रहणशीलता, समन्वय, निरन्तर कर्मशीलता श्रादि—के ग्रपनाने श्रीर उदात्त ग्राध्यात्मिक ग्रादशों को क्रियात्मक रूप देने से होगा।

याज संसार के उद्धार की याशा भारतीय सस्कृति पर है। इस समय यूरोपियन राष्ट्रों की साम्राज्यवादी प्रतिस्पर्धा से तृतीय विश्व-युद्ध के काले बादलों की घटा छा रही है, चारों तरफ घनान्धकार फैला हुम्रा है, मानव अपने सर्वनाश की म्राशंका से भयभीत और संत्रस्त है। किन्तु इस घोर तिमिर में भारतीय संस्कृति तथा उसकी ग्राघ्यात्मिकता ही एक-मात्र प्रकाश की किरण है, घने बादलों में माशा की चमकीली रेखा है। विश्व को भस्म कर देने वाले महायुद्धों में प्रचण्ड दावानल को बुफाने का सामर्थ्य यूरोपियन राष्ट्रों या संयुक्त राष्ट्र संघ के पास नहीं। वह अन्तर्राष्ट्रीय परिवदों और संघियों से भी नहीं शान्त हो सकता। उसे भारतीय संस्कृति, ग्राहंसा तथा बापू के उपदेशामृत पर ग्राचरण ही बुफा सकता है। विश्व शान्ति की समस्या का हल भारत के ही पास है। ग्रतः भारतीय संस्कृति का भविष्य भूत की ग्रपेक्षा मधिक उज्ज्वल और गौरवपूर्ण है।

### सामान्य प्रश्नावली

#### पहला ऋध्याय

- रै. संस्कृति भ्रौर सभ्यता का क्या भ्रभिप्राय है ?
- २. 'भारतीय संस्कृति सम्मिश्रण का परिणाम है' इसे स्पष्ट कीजिये।
- भारतीय संस्कृति की मौलिक एकता पर प्रकाश डालिये।
- ४. विभिन्न युगों की भारतीय संस्कृति का विहंगम परिचय दीजिये।

#### दूसरा ऋध्याय

- १. भारत की प्रधान नस्लें कौन सी हैं?
- ग्राग्नेय ग्रीर द्वविड नालों ने भारतीय संस्कृति को किस प्रकार समृद्ध किया है?
- ३. सिन्धु संस्कृति का संक्षिप्त परिचय दीजिये।

### तीसरा ऋध्याय

- वैदिक साहित्य का प्रतिपादन कीजिये, उसका निर्माण कास वया समग्रा जाता है?
- वैदिक युग के धार्मिक, सामाजिक, राजनैतिक श्रीर श्राधिक जीवन पर प्रकाश
   वालिये ।

#### चीथा ऋध्याय

- रामायण ग्रीर महाभारत का भारतीय संस्कृति में नवा महस्व है?
- २. उपर्युक्त दोनों महाकाध्यों का कब निर्माण हुआ ?
- इनसे भारतीय संस्कृति पर क्या प्रकाश पड़ता है ?

### पांचवां ऋष्याय

- अंत और बोद्ध धर्म को उत्पत्ति के समय भारत की बया फदस्या थी ?
- २. जैन वर्म के प्रवर्शक की जीवनी और शिक्षाओं का वर्णन की किये।
- महात्मा बुद्ध के कीवन ग्रीर उपदेशों का परिषय वीकिये ? हीनयान, महाबान;
   त्रिपटक तथा चार बौद्ध सभाग्नों पर प्रकाश डालिये ।
- ४. बौद्ध वर्स की सफलता के दया कारण वे ? इसका भारतीय संस्कृति पर दया प्रभाव पड़ा ?

#### छुठा ऋध्याय

- १. भिक्त-प्रधान पौराणिक धर्म की पिछले धर्म से क्या विशेषता भी ? इसका विकास कितने कालों में बाँटा जाता है ? इसका ग्रारम्भिक स्वरूप क्या था ?
- २. भागवत या वैष्णव, शेव श्रोर शास्त सम्प्रदायों का संक्षिप्त परिचय दीजिये।

### सातवां ऋध्याय

- १. दर्शन का भारतीय संस्कृति में क्या महत्त्व है, उसका ऐतिहासिक विकास किस प्रकार हुआ ?
- २. नास्तिक दर्शन कौन से हैं ? उनके प्रधान सिद्धान्त क्या हैं ?
- छ: ग्रास्तिक दर्शनों के प्रमुख ग्रन्थों तथा भाष्यकारों का परिचय देते हुए इब
   में से किन्हीं दो के मुख्य सिद्धान्त बताइये।

#### ऋाठवां ऋध्याय

2

- मौर्य-सातवाहन युग की सामान्य विशेवताये बताइये ।
- २' इस युग में साहित्यिक, ब्रायिक ग्रीर सामाजिक जीवन का विकास किस प्रकार हुग्रा ?

#### नवां ऋध्याय

- गुप्त युग को भारतीय इतिहास का स्वर्णयुग क्यों कहा जाता है ?
- २. इस युग की साहित्यिक, सामाजिक ग्रीर ग्राधिक दशा किस प्रकार की थी ?

#### दसवां ऋध्याय

- श. भारतीय संस्कृति भारत से बाहर किन देशों में फैली ? इसका प्रसार किन कारणों से हुआ ? इसे फैलाने बाले कौन थे ?
- २. श्रीलंका, मध्य एशिया, चीन, जापान तथा तिब्बत में भारतीय तंस्कृति कव स्रोर केंसे पहुँची ?
- ३. बिश्रण पूर्वी एकिया में भारतीय संस्कृति का प्रसार कब ग्रीर केंसे हुग्ना, यहाँ भारतीयों ने कौन से शक्तिशाली राज्य स्थापित किये ?
- ४. परिचमी जगत् पर मारतीय संस्कृति का क्या प्रभाव पड़ा ?

### च्यारहवां अध्याय

- मध्य मृग के साहित्य और विज्ञान का परिचय दीजिये ?
- मध्य मृत में किन कारणों से चेन्नानिक और जौदिक विकास की प्रवित मन्दे वड़ने सभी ।

### बारहवां ऋध्याय

- १. इस्लाम का भारत में प्रवेश किस प्रकार हुआ ? मुसलमान, ब्रूमानी, क्षक, हूब ग्रावि ग्राकान्ताग्रों की भाँति मारतीय संस्कृति ग्रहण कर के हिन्दू समाज में ही क्यों नहीं घुल-।मल गए ?
- २. इस्लाम का भारतीय संस्कृति पर धर्म, कला भ्रौर साहित्य के क्षेत्र में क्या प्रभाव पड़ा?

### तेरहवां ऋध्याय

- रै. प्राचीन भारत में मुख्य रूप से कौन सी शासन-प्रणालियाँ प्रचलित थीं ?
- २. बैदिक युग या मौर्य युग की शासन-व्यवस्था पर प्रकाश डालिये।
- प्राचीन भारत में राजतन्त्र पर जो प्रतिबन्ध थे, उनका वर्णन कीजिये ।
- ४. प्राचीन काल में भारत में कौन से गणराज्य थे ? इनकी कार्य-प्रणाली वर्षन कीजिये।

### चीदहवां ऋध्याय

- १. भारतीय कला की क्या विशेषताएँ हैं ?
- मौर्य युग की कला पर प्रकाश डालिये । भारहुत, साँची, मधुरा, ग्रमरावत धौर गान्वार कला-शैलियों का परिचय डीजिये ।
- गुप्त युग में भारतीय मूर्ति और चित्र-कला अपनी पराकाट्या पर पहुँच गई
   थी, इस उक्ति को पुट्ट कीजिये।
- ४. मामल्लपुरम, इलोरा, घारापुरी, बोरोबुदुर, खजुराहो, देलवाड़ा ग्रीर भुवनेश्वर के कला-वंभव का परिचय दीजिये।

### पन्द्रहवां ऋध्याय

- १. प्राचीन भारत में शिक्षा की क्या पद्धित प्रचलित की ? शिक्षा किस प्रकार वी जाती थी ? इसका क्या भावशं का ?
- तक्षत्रिला, नालन्दा, वलभी, विक्रमित्रला, उदन्तपुरी के विश्वविद्यालयों का परिचय दीजिये।

### सोलहवां ऋष्याय

- ब्राबुनिक भारत में नव जागरण किन कारणों से हुआ है ?
- २. उत्रीतंत्री सती में भारत में कीन से वर्म-सुवार बान्दोलन हुए ?

- वर्तमान युग की साहित्यिक, कलात्मक ग्रीर वैज्ञानिक उन्नति का परिचय वीजिये । सामाजिक क्षेत्र में कीन से क्रान्तिकारी परिवर्तन हुए हैं ?
- ४. पश्चिम का भारत पर क्या प्रभाव पड़ा है ?

### सत्रहवां ऋध्याय

- भारतीय संस्कृति की मुख्य विशेषताएँ क्या हैं ?
- २. वर्तमान युग में भारतीय संस्कृति का क्या महत्त्व है ?

## पहला परिशिष्ट

संस्कृति-विषयक संस्कृत के महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों तथा लेखकों का काल संकेत प०-पन्थ, ल०-लगभग, ले०-लेखक, र०-रचना काल, मृ०-मृत्यू काल क्मिन्युराण--- ५००-६०० ई० (हरप्रसाद ऋग्वेद--१२०० ई० पू० मैक्समूलर, २५०० ई०पू० विण्टरनिट्ज, ४००० शास्त्री)। ई०प्र०तिलक ग्रीर याकोबी, ग्रविनाश-ग्रभिनव गुप्त-र० १६३-१०१५ ई०। चन्द्र दास २५००० ई० पू० । ग्रमर्रासह - प्र० ग्रमर कोश ४००~ कथासरित्सागर-ले०सोमदेव र० १०६३-४५० ई० । दर ईo I ग्रमरक-नवीं श० से पूर्व। कपिल--- ५००-५०० ई०पू० (विण्टरनिट्ज) ग्रवदान शतक-१०० ई० से २०० ई०। सांख्य दर्शन का प्रशोता। ग्रदवघोष--१ली श० ई०। कमलाकर भट्ट---१६१०-४० ग्र० निर्णय-श्रमहाय-७वीं श० ई०, नारद स्मृति सिन्धु । का टीकाकार। कल्हण---ग्र० राजतरंगिणी, र० ११४८-श्चसंग-ल० ४५०। ५० ई० । मानन्दवर्घन-- ६वीं श०। कातन्त्र-ले॰ शर्ववर्मा, १ली श॰ ई॰। ग्रापस्तम्ब--६००-३००ई० पू० (कार्ग) कात्यायन स्मृति-४००-६०० ई०। भायंदेव-३री ४थी श० ई०, माध्यमिक कामन्दक--७००-७५० ई०ग्र०, नीतिसार । सम्प्रदाय के ग्राचार्य। कालिबास--- २री घ०ई० पू० दास गुप्ता, भार्यभद्र-ज० ४७६ ई०, र० ४६६ । १ली श० ई० पूर्व चिन्तामणि वैदा। ईवर कृष्ण-प्र सांख्य ३८०-४१३ भण्डारकर । पाँचवीं श्र० ५५७-८३ ई० में चीनी मनुवाद। ई०पाठक। ६ठी शर्वा मैक्समूलर। उदयनाचार्य-ल० १८४ ई०, प्रसिद्ध कुमारबास--७००-७५० ई०। नैयायिक प्र०कुसुमाञ्जलि, न्यायवार्तिक क्ल्लूक सट्ट--११५०-१३०० ई०, ल०, की टीका। मनुस्मृति का टीकाकार। उद्योतकर -- ६३५ ई०, ग्र० न्याय दर्शन पर क्मं पुराष-- २री श० ई० (हरप्रसाद-शास्त्री)। टीका।

> कंपट महाभाष्य की प्रदीप टीका का कर्ता १००० ई० के बाद।

उमास्वाति-मृ० ८५ ई०, जैन दार्शनिक,

ग्र० तत्त्वार्थाधिगम ।

गदाघर भट्ट-लगभग १६५० ई०, नव्य-न्याय के ग्राचार्य। गरड़ पुराण - १३वीं श०ई० (ह०प्र०)। गंगेश उपाध्याय-१३७६ ई०, नव्य न्याय

के प्रवर्तक ।

गोवर्षनाचार्य---ग्रार्यसप्तशती ११५०-१२०० ई०।

यौड़पादाचार्य-ल० ७८० ई०। गौतम--न्यायसूत्रकार, ४थी श० ई०पू०। गौतम धर्मसूत्र---६००-४०० ई० पू० (कार्ग)।

चक्रपाणि-लगभग १०५० ई०, सुश्रुत टीकाकार, चिकित्सा-संग्रह का लेखक। चरक-१ली श०ई०कनिष्क का राजवैद्य। चण्डेस्वर-१३१४ ई०, धर्मशास्त्रकार। क्त्रगोमि- ७वीं श०ई० बौद्ध वैयाकरण। अगदीश तकंलंकार-१६२५ ई०, प्रसिद्धः नव्य नैयायिक।

बगन्नाथ तर्क पंचानन-मृ० ग्र० विवादार्गवसेतु।

पण्डितराज उत्कर्ष-काल १६२०-५०, ग्र० रस गंगाध्र, गंगा सहरी।

अयदेव-१२०० ई०, ग्र० गीत गोविन्द। व्यादित्य-ल० ६६२, ग्र० काशिका। बिनेन्द्र बुद्धि - ल० ६०० ई०, जैनेन्द्र व्याकरण।

बीमूतवाहन--११००-५०, प्र० दायभाग व्यवहार मातृक्का।

**बैमिनि-**--मीमांसा सूत्रकार **५**००-२०० ई० पू० ।

डन्हण--११वीं श०, सुश्रुत का टीकाकार 🗗 तकंभाषा-ले॰ केशव मिश्र १२७५ 📢 तैत्तिरीय संहिता—२३५०ई०पू० (तिलक) दाडी- ल० ६४०-४५ ई०। दिङ्नाग-ल० ५०० ई०, बौद्ध नैयायिक, ग्र० प्रमाण समुच्चय, न्याय प्रवेश।

दिव्याबदान-१ली श० ई०। दृढ़बल---नवीं श० चरक-संहिता का

संशोधक । देवप्ण भट्ट-ल० ११२५-१२२५ ग्र० स्मृति चन्द्रिका। देवल स्मृति-४००-६०० ई०। धनपाल---- ६०३, ग्र०, तिलक-मञ्जरी । घनञ्जय-ल० ६६७ ई० ग्र० दशस्पक घर्मकीर्ति—ल० ६३५ ई०, ग्र० प्रमाण वार्तिक।

नागार्जुन-- ३३ ई०पू० से ३०० ई०, ग्र० माध्यमिक कारिका प्रज्ञापारिमता 🕨 नागोजिभट्ट-लग० (१७००-५०), ४०

शब्देन्द्रशेखर। नारद पुराण-- ५००-६०० ई० । नारद स्मृति--१००-४०० ई०।

नावनीतक-४थी श०ई० का ग्रायुर्वेद का मध्य एशिया से मिला ग्रन्थ। 

७०० ई० पू० बेलवल्कर। नीलकष्ठ भट्ट--(१६१५-४५ ई०), ग्र०

व्यवहार मयूख। पञ्चतन्त्र - हर्टल के मतानुसार इसका

मुल तन्त्राख्यायिका २०० ई० पूर्

की रचना है।

पतञ्जलि - १५० ई० पू० । प्रबोध-चन्द्रोदय -- ले० कृष्णमिश्र, १०५० १११६ ई० । **प्रशस्तपाद** — ५वीं श० ई० (कीथ)। पराश्चर स्मृति -- १००-५०० ई० । पाणिनि - ५०० ई०२० (विण्टरनिट्ज), ३५० ई० पू० (कीथ)। पुराण - इनका काल-निर्णय बहुत कठिन है। इनके दो प्रधान वर्ग हैं(१)पहले पुराण —वाय्, विष्णु, मार्कण्डेय, कूर्म, ग्रौर मत्स्य, ये ३००-६०० ई० में बने किन्तु इनका बहुत-सा ३०० श० ई० से भी बहुत पहले का है(२)पिछले पुराण-लिंग, वराह बृहन्नारदीय, गरुड़, स्कन्द, ब्रह्म, भविष्यत् ६००-१००० ई०।

बाजभट्ट — ६४८ ई०। बिल्हण — १०३०-११००, ग्र० विक्रमांक देवचरित। बहस्कथा ले० गणादय — २री श० ई०।

बृहत्कथा ले० गुणाद्य — २री श० ई०।
बृहद्दे वता — ४थी श०ई० पू० कीथ।
बृहस्पति स्मृति — २००-४०० ई०।
बोधायन धमंसूत्र — ५००-२०० ई० पू०
बह्मगुप्त — ५९८-६६५ ई०, ग० बह्म स्फुट
सिद्धान्त।

बाह्यण ग्रन्थ — रचना-क्रम ऐतरेय, तैस्तिरीय, जैमिनीय, पंचिंवश, कौषीतकी शतपथ, गोपथ, ५०० ई० पू० (कीथ) । भगवद्गीता — २०० ई० पू० (विण्टर-निट्ज) ५०० ई० पू० (तिलक) । भट्टि — ७वीं श० ई०। भरत — पहली श० ई०, ग्र० नाट्यशास्त्र ।

भर्तु हरि - वाक्यपदीय र० ६५१। भवभृति-७००-७५० ई०। भामह - ६ठी शती मध्य। भारवि-५७५ ई०। भागवत पुराण — नवीं श० ई०। भावप्रकाश - ले० भाव मिश्र, १५५० ई०। भास-गणपति शास्त्री ६ठी श० ई० पू०;दासगृप्ता ३री श० ई० पू०; बार्नेट ७म श० ई०। भास्कराचार्य - ग्र० सिद्धान्त शिरोमणि र० ११५० ई०। मदनपाल निघष्टु -- र० १३६०-६० ई०। मध्वाचार्य -- ११६६-१२७८ द्वैत प्रचारक। मनुस्मृति - २०० ई० पू० - २०० ई० 🛊 मम्मट-लगभग ११०० ई०। मल्लिनाय-१४५० ई०। महाभारत-४०० ई० पू०-४०० ई०, २०० ई० पू० के लगभग पूर . (कीथ, हापकिन्स)। महाबस्तु-१ली श०। मंत-११२०-७० ई०, ग्र०श्रीकण्ठचरित 🖡 माघ-लगभग ६२५ ई०। माधवाधार्य-मृ० १३७२ ई०ग्र० पराशर माधवीय। माधव निदान-दवीं नवीं श०। मुद्राराक्तस-विशाखदत्त ४००ई० (जायस-बाल) प्रन्य, ६ठी श० ई०। मुरारि-१०५०-११३५ ई०। मेबिनी - प्र० प्रनेकार्य शब्दकोष १४वीं शतान्दी । मेघातिथ--- ५२५-६०० ई०, मनुस्मृति का

प्रथम टीकाकार। मिहिरकुल—५१०-४० ई०। मिलिन्द---१५० ई०। याज्ञवल्क्य-स्मृति-१००-३०० ई०। रघुनन्दन---१५२०-७५ ई०। रघुनाथ शिरोमणि-१४७७-१५४७ प्रसिद्ध नव्य नैयायिक तत्त्वचिन्तामणि दीधिति के प्रएोता। रस-रत्नाकार-ले ॰ नागार्ज्न, ७वीं प्रवीं য় ০। राजनिघण्ट्--ले० नरहरि, १२३४-५० ई० राजशेखर - ६१७ ई० काव्य मीमांसाकार , **रामायण—**८००-५०० ई० पू० जेकोबी, ४०० ई० पू० कीथ। रुद्रट--- ५००-५० ई० काव्यालंकार। रयक- ११५० ई० ग्रलंकार शास्त्री। लित विस्तर—दूसरी श० ई०। लक्ष्मीधर--११०४-५४ ई० कन्नीज के राजा गोविन्दचन्द्र के मन्त्री, कृत्य-कल्प तरु के लेखक। सोलिम्बराज-१६३३ ई०, ग्र० वैद्य जीवन । वररुचि-(ल० २०० ई०) ग्र० प्राकृत प्रकाश । वराहमिहिर-( ५०५-५८७) ग्र० बृहत्संहिता । वल्लभाचार्य-१४७६-१५३१ शुद्धाद्वैत-बादी के लेखक। विशिष्ठ धर्मसूत्र- ३०० ई०-१०० ई० पू० वसुबन्ध-४८० ई० बौद्ध दार्शनिक; ग्र० मभिषमं कोश। बाग्महु -- (१) वृद्धवाग्महु, भ्रष्टांग संग्रह कत्ती माठवीं श॰ ई०।

(२) वाग्भट-ग्रष्टांग हृदय का लेखक नवीं श० ई०। वाचस्पति मिश्र—(१) ८४१ ई०, न्याय, सांस्य योग वेदान्त के प्रसिद्ध भाष्यकार । (२) लगभग १४५० ई•, प्रसि**ढ** धर्मशास्त्री विवाद-चिन्तामणि के लेखक। वात्स्यायन — (१) न्यायभाष्य-प्रशेता ५वीं श० ई० पू०। (२) कामसूत्र के प्रशोता २री श०ई० पू०, कीथ ५०० ई०। वामन---- ५०० ई०, ग्रं० काव्यालंकार सूत्र । वाय पुराण-४थी श० ई० (स्मिथ)। वामन पुराण--- २री श० ई० (ह० प्र०) विद्यापति--१३७५-१४५० ई०। विश्वनाथ-१३५० ई० ग्र० साहित्यदर्पण विश्वनाथ पंचानन - १६३४ ई० प्रसिद्ध नैयायिक । की बालकीड़ा नामक टीका का कर्ता। विष्णु बर्मसूत्र---१००-३०० ई०, ३री श०ई० (ह०प्र०)। विष्णु पुराण-३री श० ई० (हरप्रसाद शास्त्री)। विज्ञान भिक्षु-१६वीं श०, सांस्य सूत्रीं का भाष्यकत्ती। विज्ञानेश्वर---१०७०-११०० ई०, याज्ञ० समृति पर मिताक्षरा टीका का लेसक। वीरमित्रोदय-ले० मित्रमिश्र, १६१०-४० ई० । वृत्तरत्नाकर ले० केदारभट्ट--१२५० ई॰ से पूर्व ।

**वेणी संहार**—-भट्ट नारायण, ≍वीं श० का पूर्वाई । व्यंकटमाघव -- १०५०-११५० ई० ऋग्वेद भाष्यकार। वैदिक संहितायें---ब्राह्मण ग्रीर उपनिषद् ४०००-१००० ई० प्०। ब्यास-स्मृति---२००-५०० ई०। शबर---२००-५०० ई०, ग्रं० मीमांसा दर्शन का भाष्य। शंकराचार्य---७८८-८२० ई०। शंखलिखित धर्मसूत्र---३००-१०० ई० पू०। शाङ्ग्रंघर--१२४७ ग्रं० संगीत रत्नाकर। शूडक--मृच्छकटिक २०० ई०। श्रीहर्ष--लगभग ११७५, ग्रं० नैषधीय चरित। श्रोतसूत्र--- ८००-४०० ई० पू०, रचनाक्रम मानव, बौधायन, शांखायन ग्रारण्यक

बाह्य-लगमग ११७५, ग्र० नवधाय चिरत ।

श्रोतसूत्र- ८००-४०० ई० पू०, रचनाक्रम मानव, बौधायन, शांखायन ग्रारण्यक ग्राश्वलायन (४०० ई० पू०) शांखायन श्रोतसूत्र, ग्रापस्तम्ब (३५०-३०० ई० पू०) (कीथ), सत्यापाढ़, काठक ।

समन्तभद्र जैनाचार्य- ६०० ई०, ग्रं० प्राप्तमीमांसा ।

सद्धमंपुण्डरीक- २०० ई० ।

सायणाचार्य- मृ० १३८७ ई०,१३८१ई०

में वेदभाष्य पूर्ण किया। सिद्धसेनगणि —६००ई० उमास्वाति के तत्वार्थाधिगम के टीकाकार जैन विद्वान् । सिद्धसेन दिवाकर जैन (५३३ ई०) ग्रं० न्यायावतार । सोढ्डल-१०२६-५०, ग्रं० उदयसुन्दरी, कथा। सोमदेव---१०६२-८१ कथा-सरित्सागर। सोमदेव सूरि-- ६५६ ई० ग्रं० नीति वाक्यामृत । हरदत्त-११०० ई०, ग्रापस्तम्ब मन्त्र पाठ, आश्वलायन गृह्य सूत्र, धर्म सुत्रों के टीकाकार। हर्षवर्धन---मृ० ६४८, ग्रं० रत्नावली, प्रियदश्चिका, नागानन्द । हारीत धर्म सूत्र-४००-७०० ई०। हेमचन्द्र---१०८८-११७२ ई०। हेमाद्रि-लगभग १२६०-१२७५, ग्रं० चतुर्वगं चिन्तामणि। क्षीरस्वामी--१०५०-११००, ग्रमरकोश का टीकाकार। क्षेमेन्द्र--१०२०-१०८०, ग्रं० वृहत्कया-मंजरी।

## दूसरा परिशिष्ट

### संस्कृति सम्बन्धी प्राचीन भौगोलिक स्थानों के वर्त्तमान रूप

संकेत—ब॰ वस्ती, श॰ शहर, न॰ नदी, प॰ पर्वत, दे॰ देश, जा॰ जाति, रा॰ राजधानी, ल॰ लगभग

श्रंग दे०--भागलपुर, मुंगेर का प्रदेश। श्राग्न ब॰ - कराशहर (मध्य एशिया)। अपरान्त दे०-उत्तरी कोंकण। श्रमरावती ब॰--गुण्टूर जि॰ में कृष्णा नदी पर। श्रयोध्या व०-- अयुथिया (स्याम), हृदय-राजद्वारा ल० १३५० में संस्थापित। म्ररिमर्देनपुर ब०-पगान (बर्मा) । अवन्ति-पश्चिमी मालवा। **ग्रामक**—ग्रहमदनगर। **अश्वकायन जा०-**-- प्रक्गान । प्रसिक्ती न० - चिनाव। श्रहिच्छत्रा व०--रामनगर, जिला बरेली । श्रावतं दे० - काठियावाड् का पश्चिमी भाग, राजधानी द्वारका। बान्ध्र दे०-गोदावरी कृष्णा का दोग्राब प्राचीन राज०ग्रमरावती या धनकटक। श्वायांवर्सं देश-उत्तर भारत । इन्द्रच मन-भण्डेमान द्वीप। इरावती न०-इरावदी (बर्मा)। उड्डियान दे०-स्वात नदी की घाटी. इसका भन्य नाम उद्यान है। उड़ (शोड़) दे०-पश्चिमी मिदनापुर पु० सिंहमूमि, द० बांकुड़ा के जिले।

उत्कल दे०-(उत्तरी क्लिंग) बालासोर से सरगुजा तक का प्रदेश। उत्तर कुरु-साइबेरिया। उपरिशाएन प० — हिन्दूकुश पर्वत । उशीनर दे० -- भंग मियाना (पश्चिमी पंजाब) ऐययण दे० - ईरान । ऋषिक दे० - खानदेश। कटाह द्वीप-केडा (मलाया)। कपिलवस्तु नैपाल में बुद्ध की जन्मभूमि रुम्मिनदेई (लुम्बिनी वन)से १० मी० पश्चिमी तिलौरा गाँव । किपश दे०-काफिरिस्तान। कपिशा—बेग्राम, काबुल से ५० मी० उत्तर । कम्बुज-कम्बोडिया (फांसिसी हिन्दचीन)। कम्बोज-पामीर बदस्शां। कर्णावती---ग्रहमदाबाद। कलिमन्थन द्वीप-बोर्नियो । कलिंग-बालासोर के भद्रक से दक्षिण में विजगापट्टम् तक का उड़ीसा का प्रदेश। ऋमु-कुरंम न०। कान्यकुरुज-कन्नीज (जि० फर्र लाबाद)। काम्पिल्य-व ०कंपिल (जि०फर्र खाबाद)।

कामक्प-ग्रासाम।

कांची-कांजीवरम्।

कुणिन्द-यमुना का उपरला प्रदेश।

कुमा न०--काबुल नदी ।

कुर सतलुज यमुना के मध्य का भूभाग, भ्रम्बाला डिवीजन।

कुशीनगर—कसिया (जि॰ गोरखपुर),बुद्ध का निर्वाण स्थान ।

कोकनद-वजीरिस्तान।

कोञ्चल-अवध (राजधानी अयोध्या)।

कौशाम्बी-कोसम, इलाहाबाद से ३० मी.

कौठार--न्हांत्रंग (फ्रेंच हिन्दचीन)।

द. द०।

मन्त्रार दे० — रावलिपण्डी ग्रीर पेशावर के जिले, पूर्वी गान्धार की राजधानी तक्ष-शिला थी ग्रीर पिरचमी की काबुल, श्रीर स्वात नदी के संगम पर बसी पुष्करा-वती (ग्राधुनिक प्रांग ग्रीर चारसहा)। चीन का दक्षिणी प्रान्त युइनान भी गन्धार कहलाता था।

निरित्रज ब०--मगध की राजधानी आधुनिक राजगिर के निकट इसके अवशेष हैं। बुर्बर---नवीं, दसवीं शती में वर्तमान राज-पूताना गुर्जर जाति का प्रदेश होने से गुर्जरभूमि कहलाता था। इसकी एक शासा चालुक्यों द्वारा जीते जाने पर वर्तमान गुजरात का यह नाम पड़ा।

बोबती-गोमल न०

बौड़ दे ० तथा ब ० — बंगाल, इसकी राज ० का नाम भी गौड़ (वारेन्द्र) लक्ष्मणावती या लखनौती था। मालदा से १० मील दूर। घोरक--गोर-पंजकोरा (गौरी) नदी के उद्गम पास का देश।

चम्पा—(१) ग्रन्नाम (हिन्दचीन) (२) भागलपुर के पास प्राचीन ग्रंग देश की राजधानी।

चमंज्वती-चम्बल।

चेदि — यमुना के दक्षिण में बुन्देलखण्ड का प्रदेश, इसका दूसरा नाम डाहल भी था।

चेर-केरल, मलाबार।

चोल-नेत्लूर से पुद् कोटे तक का प्रदेश, राजधानियां उरययूर, (कावेरी पर त्रिचनापत्ली के पास), कांची श्रीर तंजीर।

डाहल दे०-चेदि। तक्कोल-तकुग्रापा (बर्मा)। तक्षशिला-रावलपिण्डी से १२ मी० उत्तर पूर्व शाहदेरी की बस्ती।

ताजिक जा०—ग्ररव ।
तास्रिलिप्ति—तामलुक (जि० मेदिनीपुर)।
तोबालि—धौली (उड़ीसा) ।
दृषद्वती न०—धम्घर (पूर्वी पंजाव) ।
दिक्षणाप्य—नर्मदा से दक्षिण का प्रदेश ।
द्वारावती—मेनांग नदी का निचला कांठा ।
नक्कदारम्—निकोबार ।
नगरहार—जलालाबाद ।
नासन्दा—राजगिर से ६ मी० उ॰

नासन्दा—राजगिर से ६ मी० उ० बढ़गाँव की बस्ती। नैनियारण्य—नीमसार (जि० सीतापुर) व्यवन जा०—पठान। वच्चपायन—फिलिपाइन। वच्चणी—रावी। वंजान—रहेससण्ड डिवीजन सथा गंगा यमुना के दोग्राब का कुछ ग्रंश इसके दों भाग थे।

(१) उत्तर पांचाल-रा॰ अहिच्छत्रा (रामनगर जिला बरेली)।

(२) दक्षिण पांचाल—रा० काम्पिल्य (कम्पिल जिला फर्रुखाबाद)।

पाटलिपुत्र-पटना ।

पाण्ड्य-तिरुनलवेल्ली, मदुरा के जिले। पारस्य (जा०) --पारसीक, पर्शु, फारस। पावा-(१) कसिया से १२ मी० उ०

पू॰ वर्त्तमान पडरौना ।

(२) विहारशरीफ से ७ मी० पू० महावीर का निर्वाण स्थान। पुण्डू-मालदा तथा पूणिया एवं दिनाजपुर श्रीर राजशाही जिलों के कुछ भाग।

पुरुषपुर-पेशावर।

पुष्कलावती-चारसद्दा । पौण्ड्-सन्याल परगना, वीरभूम के जिले तथा हजारी बाग का उत्तरी भाग। प्रतिष्ठान-पैठन, श्रीरंगाबाद, से २८ मी०

द० गोदाबरी के उत्तरी तट पर ।

बाल्हीक-नलखा

बावेर वेबीलोनिया।

भगुकच्छ-भगीव।

भगष-दक्षिणी बिहार; पटना, गया के जिसे ।

मस्य-पामुनिक प्रतवर।

मह-स्यालकोट के झासपास का प्रदेश। महोदनि-संगाम की साही।

मालव मालवा।

निविसा व॰--विदेह की रा॰ दरमंगः जि॰ में जनकपुर (वर्तमान सीता-

मड़ी के निकट)

मेरु-पामीर का ऊँचा पठार। यबदीष--जावा।

रत्नाकर--अरब सागर।

लम्पाक -- लमगान; काबुल नदी के उत्तर

में जलालाबाद से २० मी० उ० पू०। लुम्बिनी वन-- हम्मिनदेई (नेपाल) । वकन, वर्कण-वस्तां, ग्रफगानिस्तान का

उ० पु० प्रदेश।

वत्स-इलाहाबाद के ग्रासपास का प्रदेश (रा० कौशाम्बी)

वलभी-काठियावाड़ प्रायद्वीप तथा मरू तथा सुरत जिले। रा० वला भाषमगर

से १८ मी० उ० पू०।

वंग-मुशिदाबाद, नदिया, यशीहर के जिले तथा राजशाही पबना, फरीदपुर के कुछ भाग। युवान च्वांग के धनुसार - बंगाल के पाँच भाग बे पुण्ड (उत्तरी बंगाल), समतट (पूर्वी बंगाल), कर्श-सुवर्श (पश्चिमी बंगाल), ताम्रलिप्ति (दक्षिणी बंगाल), कामरूप (भ्रासाम) ।

बंस् न०--मामू (माक्सस) । वातापि-वीजापुर जिसे में वासुक्यों की

राजधानी बादामी।

वारण दीप-बोनियो ।

विवय-विह्नदिह्न (फ्रेंच हिन्दचीन में)। विजयनगर-हाम्पी जि॰ बेलारी।

वितस्ता-जेहलम ।

विपाशा (विपाट्) — व्यास । वैशाली-नसाढ़, लिच्छवियों की राजधानी

(जि॰ मुजपफरपुर)।

शकस्यान-सीस्तान । शाकल-स्यासकोट।

सुरुद्रि—सतलुज ।

श्रूरसेन—मथुरा ।

सूवा—सूसा (ईरान की एक पुरानी
राजधानी) ।

श्रावस्ती—कोसल की राजधानी सहेट
महेट (गोंडा, बहराइच जिलों की
सीमा पर)

श्रीविजय—पलेमबोंग (सुमात्रा) ।
श्रीकेत्र—प्रोम (बर्मा) ।
सरस्वती—अफगानिस्तान की अरगन्दाब
नदी ।
सारनाथ—बनारस ।
सिहपुर—सिंगापुर ।

सीता-मध्य एशिया की यारकन्द नदी।

सिहल-श्रीलंका।

मुखोदय— सुखोयई (स्याम) ।

मुघम्मवती— यैतोन (बर्मा) ।

मुवणंद्वीप— सुमात्रा, मलाया, जावा म्रादि

हिन्द पूर्वी द्वीप समूह ।

मुवणंभूमि— बर्मा ।

मुवास्तु— स्वात ।

स्त्रुष्न— यानेसर से ४० मी० दूर यमुना

नदी के पूर्वी किनारे की बस्ती ।

सौराष्ट्र— काठियांवाड़ ।

स्तम्भ तीर्थं— सम्भात ।

हस्तिनापुर— मेरठ से २२ मी० उ॰ में

हसनपुर गांव ।

हंसकावन— हुँजा ।

हंसावती— पेग्र ।

## सहायक प्रन्थ-सूची

### मारतीय संस्कृति भ्रौर इतिहास विषयक सामान्य प्रन्थ

Cambridge History of India Vols. I to VI (S. Chand & Co., Delhi.)

D. N. Roy: The Spirit of Indian Culture (Calcutta University)

Dutta: Indian Culture (Cal. Uni.)

Gokhale, B. G.: Ancient India (Asia, Bombay)

J. N. Sarcar: India Through the Ages.

Kabir, H.: The Indian Heritage (Asia, Bombay).

K. T. Shah: The Splendour that was Ind.

Panikkar, K. M.: A Survey of Indian History (Asia, Bombay).

Ramakrishna Centenary Committee: Cultural Heritage of India Revised Edition, 5 Vols., Calcutta.

- R. C. Majumdar and A. D. Pusalkar: History and Culture of the Indian People Vol. I, Vedic India, Vol. II The Age of Imperial Unity, Vol. III The Classical Age, Vol. IV The Age of Imperial Kanauj, Vol. V Delhi Sultanate (Bhartiya Vidyabhavan, Bombay)
- R. C. Majumdar, H. C. Raychaudhari and K. K. Datta: Advanced History of India, 2nd revised, enlarged edition (Macmillan 1960).
- R. C. Majumdar: Ancient India, Revised (Enlarged edition) Motilal Banarasidas, 1960.

R. K. Mukerji: Hindu Civilization

Sengupta, P.: Everyday Life in Ancient India (Oxford Uni. P.).

Smith, V. A.: Early History of India, 4th Revised edition (Oxford University Press.)

Smith, V. A.: Oxford History of India, Revised Edition (Oxford University Press.)

Thomas: Indianism and Its Expansion (Cal. Uni.)

इन्द्र विद्यावाचस्पति : भारतीय संस्कृति का प्रवाह

केदारनाथ शास्त्री: सिंधु-सम्यता का भादि केन्द्र हड्णा केदारनाथ शास्त्री: भारत की सांस्कृतिक परम्परा

चतुरसेन : भारतीय संस्कृति का इतिहास ।

जयचन्द्र विद्यालंकार : भारतीय इतिहास का उन्मीलन। जयचन्द्र विद्यालंकार : भारतीय इतिहास की मीमांसा। जयचन्द्र विद्यालंकार : भारतीय कृष्टि का क, ख, ग। डा॰ वासुदेव शरण अग्रवाल : भारत की मौलिक एकता डा॰ वासुदेव शरण अग्रवाण : पाणिनिकालीन भारतवर्ष। धर्मानन्द कोसाम्बी : भारतीय संस्कृति और अहिंसा। मथुरालाल शर्मा : भारत की संस्कृति का विकास। महावीर अधिकारी : भारत का चित्रमय इतिहास रामधारीसिंह दिनकर : संस्कृति के चार अध्याय। विमलचन्द्र पाण्डेय : भारतवर्ष का सामाजिक इतिहास।

साने गुरु जी : भारतीय संस्कृति । शिवदत्त ज्ञानी : भारतीय संस्कृति । डा॰ देवराज : भारतीय संस्कृति ।

सत्यकेतु विद्यालंकार: भारतीय संस्कृति श्रीर उसका इतिहास।

# **अनुक्रम**िएका

ग्रंकोरथोम १३४, १३४, १६८ म्रंकोरवत् १३८, १६८ ग्रंगिरस् ४३ भ्रक्बर १६०, १६८, २००, २२६ ग्रक्का देवी १४६ श्रगस्त्य १२६ ग्रगिन ४१ अग्नि पुराण १२२, १७१ ग्रम्निमित्र ११० भ्रग्निष्टोम ३७ अग्रहार ग्राम २११, २१२ भ्रजन्ता १८८ भजयपीड़ १७२ श्रजातशत्रु १७३, १७४ श्रताला देवी की मस्जिद १६२ श्रथवंवेद ३५, ३६, २०३ भ्रयवंशिरस् ५६ र्धावति ४२ श्रदीना की मस्जिद १६२ श्रद्वैतसिद्धि ६४ भनध्याय २०७ अनर्घराघव १४७, १४८ श्रनामता, भारतीय संस्कृति की विशेषता **१७**5 भनुराषपुर १३०

श्रनुलोम विवाह १०४, ११८ श्रनुसन्धान समितियाँ २३७ म्रनेकान्तवाद ६२ अनेकार्थ संग्रह १४६ यन्तलिखित ५३ ग्रन्धक-वृष्णि १७५ स्रनागार, हड़प्पा के २३ ग्रपभंश शैली १६६ ग्रपर जन पद १६७ अपाङ्क्त्य १०४ ग्रप्पयदीक्षित ६५ ग्रभिधम्म पिटक ६६ ग्रभिघानरत्नमाला १४६ अभिनवगुप्त १४८ ग्रभिसमयालंकार ६३ ग्रमरकोष १११, १२२ ग्रमरसिंह १११ ग्रमरावती १५३ ग्रमरावती शैली १८६ श्रमरी २२ भ्रमरुक शतक १४८ ग्रमीर भली २२१ भ्रमीर खुसरो ४, १६२ भ्रम्बष्ठ १७५ ग्रयस् ५० ग्ररब व्यापारी-इस्लाम के प्रचारक १५३ ग्ररविन्द २२४ ग्रर्थशास्त्र ६, १०७, १०६, ११० त्रल<del>बेह्नी १</del>२४, १४४, १४६, १५२, २०६ अलमन्स्र, १५०

ग्रलमसूदी १२४ श्रल मामून १५० श्रलाई दरवाजा १६२ श्रलाउद्दीन १५६ अलीमुराद २२ म्रलकप्प के बुली १७३ श्रवतार कल्पना ८४ अवदान ११२ अवदान शतक ११२ **भ**वनीन्द्रनाथ ठाकुर २३८ भवन्तीसुन्दरी १४६ श्रविनाशचन्द्रदास ४० अशोक ६, ७०, ७६, १०१, १०३, **१**०६, १०७, ११३, ११४, १३०, १३८, १६७, १७२, १७४, १८०, २४३ ग्रश्वघोष ११०, ११२, १३**१** अश्वपति २०३ ग्रिश्वनी ४१ श्रष्टांगमार्ग ६८ अष्टांग संग्रह १२५ श्रष्टांग हृदय १५० **प्रष्टाध्यायी** २०८ मसंग ६३ ग्रसवर्ग विवाह १४२ श्रसिक्नी ३५ श्रसूर्यम्पश्या ६० अस्पृश्यता ११६, २३० श्रस्पृश्यता उन्मूलन २३० भ्रहोम २० मक्षयनीवी १०६ मक्षवाप ४६ ग्रागम ८६ मागस्ट्स ११६ माग्नेय जाति १४, १७, १८

ग्राठ प्रकार के विवाह ५६ म्रापस्तम्ब ३७, ३८ श्रामोद प्रमोद २६, १०६ ग्रात्मयज्ञ ५७ श्राघुनिक युग का महत्त्व २१६ **आधुनिक युग की संस्कृति का विकास** 784-80 श्रानन्द कुमार स्वामी (डा०) २३८ श्रानन्दवर्धन १४८ ग्रान्ध्रवंश ६६ श्रायोजित ग्रर्थव्यवस्था १६८ श्रारण्यक ३६ ग्राकिमीडिस १५० श्रार्जुनायन १७५ ग्रार्थिक जीवन ५० ग्राधिक दशा ६१ ग्रार्य तथा ग्रार्येतर संस्कृतियों का संगम २० श्रायंदेव ६३, १०१, १२२ ब्रायंभट्ट ११, १२४, १२७ श्रायंसमाज २२३, २२८, २२६, मालवार ५४ माशुतोष मुकर्जी २३७ माश्रमव्यवस्था ४७ श्राश्रम, कम्बुज में १३४ मारवलायन ३७ इण्डियन इन्स्टीट्यूट ग्राफ साइंस २३७ इण्डियन सोशल रिफामंर २२५ इकबाल २३४, २४२ इस्वाकु राजा ११६ इत्सिंग, १३२, २०६, २००, २०६, 28x, 28x इन्दुलेखा १४६ इन्द्र ४१ इन्दुवर्मा १३४, १३५

इब्न खुर्दादबेह १३६ इब्राहीम म्नादिलशाह १५६ इलियड ५६ इलोरा ८८, १६१ इस्लाम का एकेश्वरवाद १५५ इस्लाम का प्रचार १५३ इस्लाम में परिवर्त्तन १६० ईश्वरकृष्ण १२२ ईरान का प्रभाव ११३, ११४ ईश्वरचन्द्र विद्यासागर २३१, २३४ ईश्वर सम्बन्धी विचार ४१ ईसा २४३ उड़िया साहित्य २३६ उत्तरक्र ५० उत्तर मद्र १७३ उत्तर मीमांसा (वेदान्त) ६४ उत्तररामचरित १४७, १४८ उत्तर वैदिक युग ४६, ५१ उत्तर वैदिक युग का धर्म ४३ उत्तरापय १६७ उदन्तपुरी १३३ उदयना वार्य ६७ उद्यानकला ६१ उद्यान निर्माण कला १६३ उद्योगघन्धे २६, १०६ उद्योतकर ६१, ६७, १२२ उद्राहिका १७६ उपनयन संस्कार २०४ उपनिषद् ३७, ६० उपरला हिन्द १३० उपवर्ष ६३ उमा १६ उर २६ खवा ३४, ४१

उषवदात १०० कँच-नीच तथा ग्रस्पुश्यता का विकास ४६ ऋग्वेद ३, ४, ६, ८६, २४३ ऋणों का विचार ४७, २०३ एंग्लो-सैक्सन जाति ५१ एकान्तिक धर्म ४३ एरियन १०६ एवदोक्स १०८ ऐतरेय बाह्मण ३६, ५२, १६५ ऐसनीज १३८ ग्रोडेसी ५६ भ्रौरंगजेब १०२, १५४, २०१ भौगांवाभ ४१ कच्चायन १११ कठोपनिषद् ६० कडिरी १३६ कणाद ६८ कण्व ६६ कथासरित्सागर १४८ कदम्ब ११८, ११६ कनिधम २३४ कनिष्क ७०, ७६, ६६, १००, १०१, १६६ कन्दरीयनाथ १६६ कन्हेरी १८७ कपास २७ कपिल ६६ कपिलवस्तु के शाक्य १७३ कबीर १४८, १४६ कमलाकर भट्ट १५७ कम्बन १५० कम्बुज १२, १२८, १३४ कम्बोज ६१, १०४, ११२ कर पद्धति ६२ कर्जन २३४

कर्मकाण्ड की जटिलता ४३, ५० कर्मार ४० कर्वे २२७ कलश १७२ कलिवज्यं १४२ कल्हण १४७ कव्वाली १६२ कश्यप मातंग १३१ कांजीवरम् १६१ कांस्य प्रतिमाएं २०० काठक ३८ कातन्त्र १११, १४६ कात्यायन ३७, १२२ कादम्बरी १४८ कापालिक ८६ कामन्दकीय नीतिसार १२२ कामशास्त्र १११, १२२ कायवर्धन ८६ कारुवाकी १०५ कार्ले की गुफाएं १००, १८७ कालमुख ६६ कालिदास ११८, १२०, १२७ कालीकट १५३ काशिकावृत्ति १४६ काश्मीर ६१, ५७ किमलाब २०१ किरातार्जुं नीय १२१ कीथ ५१ कुणिन्द १७४ कृत्व मीनार १२४, १६२ कृतेई १३७ कुन्दकुन्दाचार्य ६२ कुभा ३४ कुमारगुप्त १०, १२६, १४%

कुमारजीव ११७, ११८, १३१ कुमारदेवी १७४ कुमारपाल चरित १४७ कुमारसम्भव १२१ कुमारस्वामी ११% क्मारिल भट्ट ८४, ६४ कुरंग श्वंग २६, २६ कुरु पांचाल ३५ कुल्लुक भट्ट १५७ कुषाण ६६ कुशीनारा १७३ कुह १८ कुचा १३१ कृत्तिवास १६३ कृत्यकल्पतर १४८ कृपलानी २४३ कृषि ५०, ६१, १०७ कृष्ण २०, ७४, ६३, १६३ कृष्णल ५१ कृष्ण लीलाएँ ५४ कृष्ण यजुर्वेद ३५, ३६ केशवचन्द्र सेन २२० केशविन्यास २७ केसपुत्र के कालाम १७३ कैलाश मन्दिर १६३, १६४ कोक शास्त्र १४६ कोटला निहंग २२ कोणाकं १६६ कोरिया १३२ कीटिल्य ६०, १०५, १०६, १०६, ११०; १६७, १७१, १७२ कौठार १०२ कौण्डित्य १०२, १२६, १३४, १३७ कौत्स २०७ कौशिक ३८

कौषीतकी ३६ काफोर्ड १३७ सजुराहो १६१, १६५ सरोब्द्रीलिपि ११४, १३१ स्नान-पान मोहेञ्जोदड़ो में २४, मौर्य युग में १०६ सारवेल ६६ खिलजी ११ खिस्रोंग १३३ स्रोतन १३१ स्याल १६२ गंगा १८, ३५ गंगा पार का हिन्द १२८ गंगाराज १३४ गंगेश उपाघ्याय ६६, ६७ गजचिकित्सा १५१ मणतन्त्र ४६, ५०, १७५ गणितशास्त्र १२३ गदाघर मट्टाचार्य ६७ गरुड्घ्वज ८३, ८४, १००, १८७ यगेंसंहिता १११ गांधर्व विवाह ५६, १०५ गांधार १०१, १८६ गांघार शैली १८५ बाबा सप्तशती ११२, १४६ बार्गी ४७ मीतगोविन्द १४८ मीता ४७, ४८, ४६, २०६, २४३ मुजराती शैली १६६ मुगराग ६२ मुजवर्मा ११८ मुणाद्य १४८ मृप्त मृतिकला १८८ मृप्तयुग की बासन प्रणाली १६१-७० मूप्तयुग की विशेषताएँ ११७

गुप्तयुग की संस्कृति १८७ गुरु श्रीर शिष्य के सम्बन्ध २०६ गुरुकुल कांगड़ी २२४ गुरुदक्षिणा २०६ गुरुकुल पद्धति २०५ गुरुमत ६४ गुहाएँ १८२, १८७ गृह्यसूत्र ३७ गोविकर्ता ४६ गोविन्दचन्द्र १४८ गोपथ ब्राह्मण ३६ गोपराज १२० गोपियाँ ८६ गोपुरम् १६१, १६७ गोभिल ३८ गोमती ३५ गोर्की २४० गोविन्दराज १४८ गौड़पाद ६५, ६६ गौतम १६, १७ गौतम धर्मसूत्र ४७ गौतमीपुत्र शातकर्णी १५५ ग्रहणशीलता, भारतीय संस्कृति की विशे-वता २४३ ग्रामणी ४६ म्रामपंचायत १७० ग्राम्यवादी ५० घारापुरी १६४ घोषा, विश्ववारा भीर लोपामुद्रा ४४ चकतियाँ २७ चक्रपाणिदत्त १५० चन्द्रकीति ६३, १२२ चन्द्रगुप्त मौर्य ७, ६, ७६, ६६, ११३, 28x, 860 चन्द्रगुष्त विक्रमादित्य ११६, १२०, १२६

ij,

जलालुद्दीन बुखारी १५४

चन्द्र गोमी १२१, १२३ चन्द्रव्याकरण १२२ चन्द्रशेखर वैंकटरमण २३७ चन्हुदड़ो २२ चम १३५ चम्पा १२, १०२, १३४, १३८ चम्पू १४८ चरक १११ च्यवन ऋषि ३६ चरित्र ग्रौर ग्राचार, मौर्य युग में १०६ चर्चन १३१ चाङिकयेन १०२, १०६ चाणक्य १६८ चातुर्याम ६६ चार ग्रायं सत्य ६५ चार्ल्स पंचम २४३ चार्ल्स विल्किंस २३३ चार्वाक दर्शन ६१, ६२ चितारोहण १४६ चित्रकला १६२, १८८ चित्सुखाचार्य ६५ चोखमेला १५६ चोल १६६ चैतन्य १५६ चैत्य १८७ छन्द ३८ छान्दोग्य उपनिषद् ७५, ६३, २०६

जगदीशचन्द्र वसु २३६, २३७

जनमेजय ३६

जयन्तमट्ट १४२

जयवर्मा १३४

चयसिंह १४७

जयादित्य १४६

जयानक १४७

जहाँगीर २०० जাजलি ५७ जातक ७८, ८३, २०७ जातपांत की हानियाँ १४३, १४४ जातिभेद ४४, २२८, २२६ जॉन मार्शल ११५, १५५ जापान १३२ नायसवाल काशीप्रसाद ११४, १७६ जावा १३६ जिन ६६ जीवग्रभ ४६ जीवन का ग्रादर्श ६०, १२० जीव ६४ जीवक २१३ जुमा ४४, १०७ जैन धर्म का श्राविभीव ६४ जैन धर्म का ह्वास ५२ जैन महासमा १२२ जैनेन्द्र व्याकरण १२२ जैमिनि ६३ जोन्स २३४ जीक २३४ जीनपुर १६२ ज्योतिष ३६, ११४, १२४ टालमी १०८ टालमी एवुगत १०५ द्राय ३० तंजीर १६१ तत्त्वकौमुदी ६६ तत्त्वदीपिका ६५ तत्त्वायंटीका १२३ तपस्या ५३ तपोवन पद्धति ५३ तमिल १६

तलाक १०५ तक्षशिला २०५, २१२, २१३, तांगवंश १३२ ताण्ड्य बाह्यण ३६ तामिल साहित्य ५७ तिस्स १३० तिब्बत १३३ तिरुवल्लुवर ११२ तिलक ३६ तीसरीं बौद्ध महासभा ६६ तैतिरीय उपनिषद् ६० तुलनात्मक भाषा शास्त्र २३४ तूलसी की पूजा २० तुषास्प ११४ तेजपाल १६६ तोरमाण ११६ तोल्कप्पियम् १११, ११२ थियोसफी २२२ बेराप्यूट १३८ थोन संमोट १३३ दण्डी १४८ दन्तपुर १३५ दर्पण २८ दर्शन ५८, ८६ दर्शनों का निर्माण ७७ दशकुमारचरित्र १४८ दशगुणोत्तर श्रंकलेखन १२४, १३६ दशरय २०३ ं दसवन्त १६२ दक्षिणापय १६७ वाम ११५ दामोदर १८

बाराशिकोह १६०

दार्शनिक विकास के चार युग वह

दास ११ दिङ्नाग ६१, १२२ दिवाकर मित्र १४५ दिव्यावदान ११२ दिसापामोक्ख २१२ दीनार ११६ दीपंकर श्रीज्ञान ११४, १३३ दीर्घजीविता भारतीय संस्कृति की विशे-षता २४१ दुर्गा १६ दृढ़बल १११ देलवाड़ा १६६ देवकीपुत्र कृष्ण ४३ देववमा १३६ देवनन्दि १२३ देवधिगण १२२ देवेन्द्रनाथ ठाकुर २२० दोरसमुद्र का होयशलेश्वर मन्दिर १६७ द्रम्म ११५ द्रविड १६१ द्रविड प्रभाव १८, १६ द्राह्यायण ३७ वैतवाद ६६ दैतादैत ६५ द्वैराज्य १६६ घंग १६५ धनपाल १४६ धर्म २४, ४० धमं का पालन ५८ धमंकीति ६१ बर्मचक प्रवत्तंन ६७ षमंतत्व की मुख्यता १७८ धर्मपाल १२२

धर्ममहामात्य १६८ धर्मरत्न १३१ धर्मविजय १०० धर्मसंग्रह ६३ धर्मसूत्र ३७, ३८ धार्मिक ग्रान्दोलन २१६ धार्मिक क्रान्ति ७४, ७६ धार्मिक दशा ५६ धार्मिक प्रभाव १५७ ध्रुव ७२ ध्रुवदेवी १२० नकुल ६१ नकुलीश ८६ नचिकेता ६० नटराज शिव २०१ नन्द मौर्ययुग ६ नन्दलाल वसु २३८ नन्दी ८६ नरबलि ५५ नल चम्पू १४८ नवसाहसांक चरित १४७ नवद्वीप ६७ नव्य न्याय घारा ६६ नव्य न्याय ६७ नमीर शाह १६३ नहपान १००, १०६ नागर सर्वस्व १४६ नाग वागाटक-गुप्त युग १० नागानन्द १४७ नागार्जुन ६६, १११, ११२, १२४, १३२

नागार्जु नी कोंडा १८३, १८७

नायम्नि ५५

नानक १५६

नामदेव १५६

नायन्मार ५७ नारद १२०, १२२, १७४, २०५ नारायणी पन्थ १६० नाराशंसी गाथाएँ २०७ नारियल १७ नारी म्रान्दोलन २३२ नार्डिक (ग्रार्य) १६ नालन्दा ११, १६६, २११, २१३, २१४, २१५ नावनीतकम् १२५ नासदीय सुक्त ६० नासिक १०० नास्तिक दर्शन ६१ निघण्द १५० निजामुद्दीन श्रौलिया १५४ निद्देस ५३ निम्बार्क ५५, ६५ निया १३१ नियोग ४६, १०५ निरुक्त ३६ निग्रंन्थ ६६ निर्यात-प्रायात १०६ निषाद (ग्राग्नेय) प निष्क ४० नीम २५ नीलकण्ठ १५७ नृत्य ४५ नेग्रिटो ८, १४ नेबिटो नस्ल की सांस्कृतिक देने १६ नैषधीय चरित १४७ न्यायकुसुमांजलि ६७ न्याय दर्शन ६७ न्याय भाष्य १२२ न्यायमंजरी ६७

न्याय वार्तिक ६१, ६७, १२२ न्यायावतार १२३ न्यूटन १५० पंचतन्त्र १२१ पंचदिश ६५ पंचित्र ब्राह्मण ३६ पटोला २०१ पणि ५१ पतंजलि ६६, ६६, १०४, १०७, ११०,

पति ४६

पदार्यधर्मसंग्रह ६५

पद्मपाणि ग्रवलोकितेश्वर १६६

पद्मपुराण २०

पद्मसम्भव १३३

परमास्गवाद ६७

परला हिन्द १२५

पराशर १२२, १५७

परिमल १४७

परीक्षाएँ श्रीर उपाधियाँ २१०

पर्जन्य ४१

पर्स ४६

पशुपति २५
पशुवित के विरुद्ध म्रान्दोलन ४३
पशुवेत के विरुद्ध म्रान्दोलन ४३
पश्चमे ३३
परिचमी वृत्तकपाल जाति १५
पहाल १६, १०५
पहाड़ी शैली २००
पौचराव पद्धति ८४
पाटलियुत्र का प्रवन्ध १६८
पाठ्य प्रणाली २०६

पहणी ३५

पल्लव १६२

पाठ्यविषय २०७ पाणिनि ५३, १२२ पाणिनीय भ्रष्टाघ्यायी ६४ पाण्डुरंग १३५ वाण्ड्य राजा सुन्दर ५२ पातंजल महाभाष्य ११० पारस्कर गृह्यसूत्र ३७ पार्थसारिथ ६४ पार्ख ६६ पार्श्वनाथ पर्वत ६६ पालकाप्य १२५, १५१ पालागल ४६ पालि व्याकरण १११ पावगी ४० पावा १७३ पाशुपत शैवसम्प्रदाय ५६ वासे २६ पिप्पलिवन १६३ पिप्रावा २१ पीपल २५ पुनर्वसु १११ पुराणों का विकास ५१ पुराश्मकाल ग्रीर नवाश्मकाल ७ पुरूरवा भ्रौर उवंशी ३६ पुरुषार्थं ६०, २४५ पुरुषोत्तम देव १४६ पुष्यमित्र ७६ पूजा १६ पूर्णवर्मा १३६ पूर्व मीमांसा ६३ पूर्व वैदिक युग ४०-४३, ४४, ४८, ५० पुवा ४१

पृथु ६२

पृथ्वीराज विजय १४७ वेरिप्लस १०६ पो-मा-सी १३१ पौराणिक हिन्दू धर्म के विकास के दो यूग ७४ प्रगतिशीलता ५२ प्रजापति ४३ प्रजातन्त्र १७३ प्रणाली व्यवस्था २३ प्रज्ञा ११२ प्रज्ञापारमिता ११२, १६५ प्रतिलोम विवाह १०४, १४२, १६५, प्रफुल्लचन्द्र राय २३६ प्रमाणवातिक ६१ प्रमाणसमुच्चय ६१ प्रशस्तपाद ६८ प्रस्थान त्रयी ६५ प्राकृत ११२ प्रागैतिहासिक युग ७, १४-३३ प्राचीन राजतन्त्र की समीक्षा १७१ प्राच्य भूमध्यसागरीय जाति १५ प्राजापत्य ५६ प्राणनाथ १६१ प्रातिशास्य ३५ प्रान्तीय भाषाग्रों का विकास २३४ प्रार्थनासमाज २२० प्रिन्सेप २३४ प्रियद्शिका १४७ प्लिनी १०२, १०६ फतहपुरं सीकरी १६२ फाहियान ११६, १३०, १८३ फिरोजशाह तुगलक १५४ % कूनान १३३, १३<sup>४</sup>

बंकिमचन्द्र चटर्जी २२३, २३४ बंगाल की पाल शैली १६६ बस्शली पोथी १२४ बरबुड्र १३८ बनियर १०२ बस्क २०६ बहरामजी २२७ बहविवाह ५६ बहस्वर्णक १३७ बाण १४२, १४८ बादरायण ६४ बालवध २२६ बालविवाह २२७ बालि १३७, १३८ बिज्जल ५७ बिल्वतिक्त १३५, १३६ बिल्हण १४७ बुद्ध ६७, २०६ बुद्धगया १५४ बुद्धघोष १२२ बुद्धचरित ११० बृहतर भारत १२७-३६ बृहत्तर भारत की वास्तु कला १६५ बृहत्तर भारत का सूत्रपात १०१ बृहत्संहिता १२२, १२६ बृहदारण्यक ६० बृहदीश्वर का मन्दिर १६७ बेगार १०७ बेलूर १६१ बेसनगर १०० बैटिक, लार्ड विलियम २२६ बोगोजकोई ३६

बोधिसत्व १०१

• बोरोबुदुर १३८, १६५
बोनियो १३७
बौद्धधर्म का लोप ८२
बौद्धधर्म का हिन्दू धर्म पर प्रभाव ७७
बौद्धधर्म की लोकिजियता के कारण ७०
बौद्धधर्म के म्राकर्षण ७०
बौद्ध दर्शन ६२
बौद्ध साहित्य के गणतन्त्र १७३

ब्रह्म ६४, ६५ ब्रह्मगुप्त १५०, १५२ ब्रह्मचर्य के नियम २०४ ब्रह्मचर्याश्रम श्रीर उपनयन संस्कार

२०३, २०४ -------

बौधायन धर्मसूत्र ३७, ३८

ब्रह्मचारी २०५ ब्रह्मजाल सुक्त ६५ ब्रह्मयमाज २१६, २२०, २३१ ब्रह्मसुत्र ६४

ब्रह्मस्फुटसिद्धान्त १५० ब्राह्मण ग्रन्थ ३६

ब्राह्मी लिपि १३१

ब्रिटिश युग १३

भनितं २०, ५७, ८५ भगवद्गीता ५६, ७८, ८३

मगीरथ की तपस्या १६२

भट्ट नारायण १४६

मट्टि १४७

भद्रवर्गा १३५ भर्तुंहरि १२१, १४८, १४६

भरत ३६

भवदास ६३

भवमूति १४७, १४८

भागदुघ ४६

भागवत धर्म ७५

भागवत धर्म का ऋारम्भिक प्रसार ६३

भागवत पुराण ८५ भाजा १८७

भाट्टमत ६४

भाततण्डे २३६

भामती ६५ भामह १४८

भारत की नस्लें १४

भारत की विविधता ग्रीर मीलिक

एकता ४

भारत विषयक श्रष्ययन २३३ भारतीय कला की विशेषताएँ १६६

भारतीय पुरातत्व का श्रन्धयुग ३१

भारतीय संस्कृति १, इसकी विशेषताएँ

२४२, ४८

भारतीय संस्कृति पर बौद्ध धर्म का

प्रभाव ७१

भारतीय संस्कृति में जैनियों की देन ७३

भारतीय संस्कृति में सम्मिश्रण ३ भारवि १२१

भारशिव ७६

भारहुत की कला १८३, १८४

भावविवेक १२२

भाष्यकाल ६०

भास ११०

भास्कराचार्य १४६, १५०

भिक्षावृत्ति २०५

भूमध्य सागरीय नस्ल (द्रविड़) १५

मूमरा १६०

भृगुवंश १३५

भोज ६६, १४२, १५१

### **ग्रनुक्रमणिका**

मंगोल (किरात) १६,२० मंसूर २०० मण्डन मिश्र १४५ मथुरा १८, १०१ मथुरानाथ ६७ मथुरा शैली १८४, १८५ मद्र १७४ मध्य एशिया ११२, १३० मध्यकालीन संस्कृति १४०, १५२ मध्यम मार्ग ६७ मध्ययुग की भारतीय कला १६० मध्ययुग की मूर्तिकला १६८ मध्ययूगीन चित्रकला १६६ मध्व ६५ मन् १०४, १०४, १०७, १२०, १४७, 208 मयूर ११६ मलाया द्वीप समूह १३४ मलाबार १५४ मल्ल १७३ मल्लिसेण सुरी ६२ मसऊदी १३६ महाजनपद युग ६ महात्मा गाँधी २३०, २३४, २३६ महात्मा पार्श्व ६४, ६६ महाभारत का रचना काल ५४ महाभारत की महिमा ५५ महाभाष्य १०४, ११० महाभिनिष्क्रमण ६७ महाभिषेक १६४ महाभोज १०४ महायान ६६, ७०, १०१, १११, ११३, १२१ महारथी १०४

महालनवीस २३७ महावस्तु १११ महावीर ६६ महावीरचरित १४७ महावीरप्रसाद द्विवेदी २३४ महेन्द्र ६६, १३० महेन्द्र लाल सरकार २३६ महासां घेक ६६ महासेनापति १०४ मुहम्मद तुगलक २२६ मा १६ माघ १४७ मात्देवता १६ मातृदेवी २४ मातृशक्ति १६ माधव १५०, १५७ माघ्यमिक ६२, ६३ मानसार १२६ मामल्लपुरम् १६१, १६२, १६५ मायावाद ६४ मालती माघव १४७ मालव १७५ मालविकाग्निमित्र १२१ मिंगती १३१ मिताक्षरा १४ मिथिला १७३ मिनान्दर ६६, ७०, १०० मिश्रित संस्कृत १११ मिहिर कुल ११६ मीनाक्षी १६७ मुईनुद्दीन चिश्ती १५४, १६० मुक्तिकोपनिषद् ३७ मुगल शंली २०० मुण्डकोपनिषद् ४३

मुद्रा ११५ मुद्राराक्षस १२१ मुरारि १४७ मुरारि मिश्र ६४ मुस्लिम फकीर १५४ मुहम्मद १५३ मुहम्मद गौस १६२ मुहम्मद बिन कासिम १५४ मूहरें २८ मूर्तिपूजा का प्रसार ७१ मुच्छकटिक ११० मेगस्थनीज ६०, ८३, १०२, १०३, १०६ मेघदूत १२१ मेघातिथि १४५ मेसोपोटामिया ३० मैकालिफ १५८ मैक्समूलर ३६ मैत्रैय ६३, १२२ मैत्रेयी ४७, ६० मोहेंजोदड़ो २१-३१ यवन १०५ यवनिका ११४ यशोधरपुर १३४ यशोवती १४६ यशोवमा १३४, १३८ यजुर्वेद ३४, ४१ यज्ञविरोधी मान्दोलन ४३ याकोबी ३६ याज्ञबल्बय १०४, १०५, १०७ याज्ञवल्क्य स्मृति ११०, १२०, १२२, 185 यास्काचार्य भीर सुभूत २०६ यारकन्द १०२ युवान च्वांग ६६, ६७, १६१, २०५ 20E, 288

युक्तिकल्प तरु १५१ योग ६६ योगाचार ६२ यौधेय १७४ रघुनन्दन १५८ रघुनाथ शिरोमणि ६७ रघुवंश १२१ रजुल १०० रत्नावली १४७ रत्नी ४८, ४६, १६६ रथ १६१ रथकार ५० रन्तिदेव ६२ रमाबाई २२७ रविवर्मा २३८ रवीन्द्रनाथ ठाकुर २३४, २४१ रहनुमाए मज्दायनान २२० राका १८ रागमाला १६६ राजकृतः ४६ राजगोपालाचारियर २३४ राजतन्त्र १६५-१७३ राजतन्त्र पर प्रतिबन्ध १७१ राजतरंगिणी १४७, १७२ राजयोग ५५ राजराज १६७ राजशेखर १२१, १४२, १४६, १४६, २१० राजस्थानी शैली १६६ राज्यश्री १४५, १४६

रांजाओं का देवत्व १६६

राजा के कर्तव्य ६२

राजा का नियन्त्रण ४६

राधा ८४, ८५, ८६ रामकृष्ण परमहंस २२१ रामकृष्ण भण्डारकर ७६ रामकृष्ण मिशन भ्रान्दोलन २२१, २२२ राममोहनराय २१६, २२६, २२८, २३५ रामायण ग्रीर महाभारत ७८, ११० रामायण का महत्त्व ५५ रामायण का रचना काल ५४ रामानन्द १५८ रामान्ज ६५, ६५, १५६ रायल एशियाटिक सोसायटी २३३ रावण वघ १४७ राष्ट्रीय अनुसंधान शालाएँ २३७ राष्ट्रीय समाज सुधार परिषद् २२५ रास बिहारी घोष २३७ राक्षस ४६ रुद्र ४३ रुद्रदामा १०७ रुद्रसेन ११८ रेशम का मार्ग १०२, १०८ रोमक ११६, १२४ सहमीघर १४८ ललित कलाएँ २३८ ललितविस्तार ११२ लल्लू लाल २३५ . लाट्यायन ३७ लिगराज का मन्दिर १६१ लिगायत सम्प्रदाय ५७, १५६ लिच्छवि १७३, १७४, १७४ सीलावती १४६, १४० लुम्बिनीवन ६७ सेण १८७ सेवी ११२

लोथल की खुदाई ३१, ३२ वज्जि १७३, १७४ वज्रच्छेदिका १३२ वज्रयान ७० वज्रसूची ११२ वरण ४८ वरतन्तु २०७ वरुण ४० वर्णे व्यवस्था ४६, ११६, १४१ वर्णाश्रम पद्धति १०२ वलभी १२२, १५४, २१५ वल्लभाचार्य ६५ वसन्त विलास १६६ वस् ४३, ७४, ६२ वस्देव प्रथम १०१ वसुबन्धु ६३, १२२ वाकाटक ११६ वाग्भद्र १२५ वाचस्पति मिश्र ६१, ६६, ६७ वात्स्यायन ६१, ६७, १११ वामन १४८, १४६ वामन भीर बलि ४१ वाममार्गी पन्थों का जन्म ८० वारण १३७ वार्ता ६१ वासवदत्ता १४८ वास्तुकला १६१ विकमशिला २१०, २१% विक्रमांकदेव चरित १४७, विकमादित्य १४६, १६१ विकमोर्वशी १२१ विग्रहराज १४१ विजय १३० विजित १६७

विज्ञानभिक्षु ६६ विज्ञानवाद ६३ विज्ञानेश्वर १४८ विण्टरनिट्ज ३६ विस्तता ३५ विदेशियों को हिन्दू बनाना ११६ विदेशियों द्वारा भारतीय संस्कृति को ग्रहण करना १०० विदेशी व्यापार की अद्भुत उन्नति १०२ विधवा विवाह १०५, १२०, २२६, २२७ विनय पिटक ६६ विन्सेण्ट स्मिथ ११५ विम कप्स ६६, १०० विमल शाह १६६ विमान १६१ विलड्यूरेण्ट २४२ विलियम जोन्स २३३ विवाह पद्धति ४४, ५६, १२० विवेकानन्द २४७ विशल्यंकरणी ६३ विशिष्टाद्वैत ६५ विशाखदत्त १२१ - विशेष ६६ विश्वेश्वर १५७ विष्टि १०७ विष्णु ४१, ७८ विष्णु दिगम्बर २३६ विष्णु धर्मोत्तर पुराण १२२ विष्णुशर्मा १२१ विसोबा खेचर १५६ विहार १५७ वीतनाम १०२ बीरशैव ५७

बू-ती १३२

वृत्तियुग ६१ वृत्र ४१ वेणीसंहार १४७ वेदव्यास ३४ वेदों का महत्त्व ३४ वेदांग ३८ वेदान्त ३७ वेदान्तदेशिक ६५ वेन ६२, १७२ वैखानस ३७, ३८ वैज्ञानिक ग्रौर ग्रौद्योगिक ग्रनुसन्धान २३७ वैज्ञानिक उन्नति ६३, १६३, २३६, वैतहब्य ४६ वैदिक श्रीर वर्त्तमान हिन्दूधर्म में भेद ४२ वैदिक देवता ४० वैदिक धर्म का पुनरुत्थान १०१ वैदिक धर्म के साथ समन्वय ५४ दिक युग १६५ वैवैदिक साहित्य और संस्कृति ३४-५३ वैदिक साहित्य का काल ३६ वैदिक संस्कृति ४०-४३ वैदिक संस्कृति की विशेषताएँ ५१ वैदूर्य ६१ वैभाषिक ६२, ६३ वैशम्पपायन ५५ वैशाली ६६ वैशाली के लिच्छवि १७३ वंशेषिक ६७, ६८, १२२ वैष्णव मत ५४ वैराज्य ५०, १७३ वैरोचन १०२ व्याकरण ३६ व्यापार ५१, १०८ व्यासभाष्य १२२

श्यास स्मृति १४१ व्योमशिवाचार्य ६८ शकराचार्य ६४, ६७, ६१, ६४, ६४, १४४, १४८ शक ६६, १०५ शतपथ ब्राह्मण ३६,५१ शबर स्वामी ६३,६४ ्रे शलाकाग्र।हक १७५ शहाबुद्दीन गौरी १५४ 🕆 शांकरभाष्य १४ शार्ङ्गधर संहिता १५० शाक्य १७३ शाखाएं ३६ शान्तरक्षित ६३, १३३ शान्ति स्वरूप भटनागर २३७ शारिपुत्र प्रकरण ११० बालिहोत्र ६१ शासन प्रणाली १६५-१७६ शाहजहाँ १६२ शिक्षा ३८ 🕝 शिक्षा ग्रौर फीस २०६ शिक्षा काल २०७ शिक्षा केन्द्र २११ शिक्षा पद्धति २०७ शिक्षा पढिति के उद्देश्य २१६ शिलाजीत २६,२६ शिल्प ५०,६१ शिव १०० शिवि ७४ शिशुपालवध १४७ श्रुग हह शुकसप्तति १४८ शुक्ल यजुर्वेद ३६ शुद्धादैत ६५

शुल्व सूत्र ३७,३८ शूद्रक ११० शैलेन्द्र वंश १३४, १३६, १६४ शैव धर्म ७६ शैव सम्प्रदाय ८७ शैव साहित्य ५७ र्शवसिद्धान्त ८७ शोभन १०८ शोम्मू १३२ श्रमण ६६ श्रवण बेल गोला १६१, १६७ भावणी २०६ श्री १६ श्रीकृष्ण ५७, ५६, ८४, १७५ श्रीमार १३५ श्रीलंका १३० श्रीविजय १२ श्रीहर्ष ६५,१४७,१४८ श्रुतवर्मा १३४ श्रेणि १०६ श्रीतसूत्र ३७ व्वेताक्वतर उपनिषद् ७६, ६६ संगम ११२ संगीत १६२ संगीत रत्नाकर १४६ संग्रहीता ४६ संघभद्र १२२ संघमित्रा ६६, १२० संघव्यवस्या ७०, ७१ संघातवाद ६२ सन्तानवाद ६२ संवाल १८ संयुक्त निकाय ६८ संसारचन्द्र २००

संस्कृतियों का संगम १४ संहिता ३४ सतनामी १६० सतीप्रथा ३३, ५६, १२०, १४६, २२५ सत्यपीर १६०. १६१ सत्यार्थ प्रकाश २३३ सदलमिश्र २३५ सद्धर्मपुण्डरीक ११२ सनत्कुमार २०८ सभा ४६, १६६ सम्यता ग्रीर संस्कृति १, २ समन्तभद्र १२३ समन्वयात्मक हिन्दू धर्म ८१ समाज १०७ समाह्य १०७ समिति ४८, १६६ समुच्चयवादी ८१ समृद्र ५१ समुद्रगुप्त १०, ६३, १२१ सम्पत्ति का विनिमय ५० सम्पर्क के अन्य परिणाम १५६ सम्मिलन की प्रवृत्ति १५६ सम्मिश्रण की प्रवृत्ति १६० सरस्वती ३५ सर सैयद श्रहमद २२१, २३४ सर्वोत्कषंवाद ४२ सर्वास्तिबाद ६३ सवर्ण विवाह ११८ सहदेव ६१ सहिष्णुता का भाव ३, ५१, २४२ सांख्यकारिका ६६, ११२ सांस्य दर्शन ६४, ६६, १२२ सांची ८४ सांपों की पूजा २५

सांस्कृतिक एकता ५ सांस्कृतिक प्रभाव, बृहत्तर भारत में १३३ सांस्कृतिक प्रसार के प्रेरक कारण १२८ सातवाहन युग ६, १०, ६०, १६८, १८३ सामवेद ३५, ३६ सामाजिक दशा ४४, १०३, ११८, १४१ सामाजिक संगठन ५६ सारनाथ ६७ साहित्यिक उन्नति १६३ साहित्य १२१ सिहसरी १३६ सिहासन द्वात्रिशिका १४८ सिकन्दर १५४, १७४ सिकन्दर लोदी १५४ सिगिरिया १६० सितार १६२ सित्तनवासल १६० सिद्धसेन दिवाकर १२३ सिद्धहेम १४६ सिद्धान्तशिरोमणि १५० सिन्द्रर १८ सिन्ध् ३५, ५१ सिन्धु सम्यता २१-३१ सिन्घू सम्यता का काल २६ सिन्ध् सम्यता के निर्माता ३० सिमुक ६६ सिल्वें लेवी २४६ सीता १०२ सूकरात २४३ सुखावती १३२ सुत्तपिटक ६६ सुबन्धु १४८ सुवर्गाद्वीप ११, १२६, १३४, १३७ सुवर्णपुष्प १३१

सुवर्णभूमि १२६ सुवास्तु ३५ स्थ्रत १११ मुहल्लेख ६३ स्रुत ७८ सुत्रकाल दर्शनसाहित्य का ६० सूत्र साहित्य ३७ सुयं ४१ सूर्यवर्मा १३४ सेण्ड्राकोट्टस २३४ सेल्युकस ११४ सेहरा १६४ सैन्यप्रबन्ध ६३ सोमदेव १४८ सौति ५५ सौत्रान्तिक ६२,६३ मौन्दरानन्द ११० सौवीर ५० स्तम्भ १८१ स्तूप १८१ स्त्रियों का उत्थान २३० स्त्रियों की स्थिति ४७, ५६, १०५, १२०, १४५ स्त्रीतत्त्व ८८ स्त्री शिक्षा २३१ स्थपति ४६, ४६ स्नानागार २३ स्मिथ १८२, १६८ स्मार्त्तं सम्प्रदाय ५१ स्मृति चन्द्रिका १४२ स्याद्वाद ६२ स्रोंगचन गम्पो १३३ स्वामी दयानन्द सरस्वती २२३ स्वामी विवेकानन्द २२१, २२२ स्वेज नहर १०८

हड़प्पा तथा मोहें जोदड़ो की सम्यता २१-३१ हम्जानामा २०० हरविलास शारदा २२७ हरिजनों की उन्नति २२६,२३० हरिषेण १२१ हर्षेचरित १४८ हवनकुण्ड ३३ हलायुष १४६ हारूंरशीद १५० हाल ११२, १४६ हालेबिद १६७ हिन्दचीन के राज्य १३३ हिन्दसा १२४ हिन्दूधर्म का नया रूप ७७ हिन्दू धर्म के सुधार आन्दोलन १५५ हिप्पलास १०२, १०८, ११६ हिरण्यगर्भ ४२ हीनयान ६६, १०१ हुएन-तीन १३४ हमायूँ २०० हेनरी मेन ११४ हेमचन्द्र ६२, १४७, १४६ हेमाद्रि १४२, १५७ हेलियोडोरस ८३, ८४, १०० हैवल १६३, २३८ क्ता ४६ क्षत्रप ११४ क्षीरस्वामी १४६ क्षेमेन्द्र १४८ क्षद्रक १७४ त्रिकाण्ड शेष १४६ त्रिपिटक ६८ त्रिम्मिली १६ त्रिमूर्ति ६१,६२ त्रिविकम भट्ट १४८







# Central Archaeological Library, NEW DELHI- 36851 Call No. 901. 0954/Haz

Author - à Lemil 3 & Enle-1